


Cuadernillo de practicas ancestrales de colecta,
selección y resguardo de semillas nativas

Los Sánchez, Chapultenango

2024-2025

*Este proyecto fue apoyado con recurso del Centro
de Investigación en Tecnologías y Saberes
Comunitarios (CITSAC)



Cuadernillo de practicas
ancestrales de colecta, selección

y resguardo de semillas nativas

Cuadernillo de practicas ancestrales de
colecta, selección y resguardo de semillas
nativas

REGMABI A.C. - Red de Guardianes de la Milpa y la
Biodiversidad

Escrito por:

Jaime Arias Gómez, Dominga Álvarez Pablo ,Enrique
Sánchez, María Sánchez Álvarez, Lyz Sáenz, Ramona
Guzmán Sánchez, Alberta Guzmán Sánchez, Luvia del
Carmen Sáenz Velázquez.

Coordinación:

Lusbey Méndez Sántiz

Diseño Editorial e ilustraciones por:

Katia Alejandra González García y Sergio Zared Wall Guzmán
para Colectivo Me’ K’inubal.

María Sánchez Álvarez

Claudia Irene Sánchez Gómez

Lusbey Méndez Sántiz

Adrián Pérez de la Cruz



Guardianas (es) de la milpa de la comunidad
de Los Sánchez, Chapultenango, Chiapas:

4 5

Por su generosidad al compartir sus conocimientos en
relación con las prácticas ancestrales de resguardo de
semillas nativas, que la lluvia, la tierra y el viento germinen
siempre. Su compromiso con la preservación de la
biodiversidad y la transmisión de saberes tradicionales ha
sido fundamental para la realización de esta investigación.

Agradecemos también a la comunidad de Los Sánchez,
por abrirnos sus hogares y parcelas, y por confiar en
nosotras (os) al permitirnos aprender de sus experiencias y
conocimientos, fortaleciendo así la memoria cultural de la
milpa.

Asimismo, expresamos nuestro más sincero
reconocimiento al Centro de Investigación en Tecnologías y
Saberes Comunitarios (CITSAC) por su valioso apoyo,
acompañamiento constante y compromiso en cada etapa
del proceso. Agradecemos a la Dra. Alma Soto y a la Dra.
Brenda Bojorquez, cuya guía, acompañamiento y
orientación fueron fundamentales para la documentación,
sistematización y difusión de las prácticas ancestrales.

-Germinemos para que siga viva la sabiduría de la milpa-

Red de guardianes de la Milpa y de la Biodiversidad A.C.



ÍNDICE

6 7

Presentación 8

El papel fundamental de las mujeres en la milpa 10

Introducción 12

Razas de maíces nativos con respecto a los
municipios en los que participa la REGMABI 14

Prácticas ancestrales de la colecta, selección y
resguardo de semillas nativas 16

Colecta, Selección y Resguardo de semillas nativas 18

Rezos como herencia cultural y espiritual
relacionados a la milpa 24

Ritual zoque para la siembra del maíz 27

El rezo que me enseñaron mis abuelos 29

La vigilia de la espiga 31

Experiencias e historias de mujeres campesinas a
través de conversaciones para reconocer su
participación en la milpa 34

El maíz, no solo es un grano 36

Mojk ore yomo/Mujer maíz 38

Sembrando el maíz 40

La tapisca del maíz 43

Preparando mi propia semilla 46

Reflexiones 50

Palabras finales 52



Presentación

8 9

El presente Cuadernillo de Prácticas Ancestrales de Colecta,
Selección y Resguardo de Semillas Nativas es el resultado de
un camino colectivo que entrelaza la voz, el trabajo y la
memoria de las comunidades que día a día cuidan la tierra.
Surge como fruto del esfuerzo conjunto entre la Red de
Guardianes de la Milpa y de la Biodiversidad A.C. (REGMABI)
y las campesinas y campesinos de la comunidad de Los
Sánchez, Chapultenango, Chiapas, con el acompañamiento
del Centro de Investigación en Tecnologías y Saberes
Comunitarios (CITSAC).

Este cuadernillo no solo documenta conocimientos
agrícolas o técnicas de conservación, sino que también
recoge los sentires, historias y espiritualidades que dan
sentido a la milpa como espacio de vida y sabiduría. La
milpa, más que un sistema productivo, es una forma de
entender el mundo, una relación de reciprocidad entre las
personas, la tierra y las semillas que nos alimentan.

A través de este proceso de investigación comunitaria, se
escucharon las voces de mujeres y hombres que han
mantenido vivas las prácticas ancestrales de colecta,
selección y resguardo de semillas nativas, transmitidas de
generación en generación. De igual manera, se reconoció el
papel fundamental de las mujeres campesinas, quienes con
su conocimiento, espiritualidad y cuidado cotidiano sostienen
el tejido de la milpa y de la comunidad.

En este andar, la REGMABI ha procurado tejer redes de
colaboración entre las comunidades del Estado de Chiapas,
uniendo esfuerzos en favor de la conservación de los maíces
nativos, las semillas criollas y la biodiversidad. Este

cuadernillo busca ser una herramienta para honrar y
compartir esos saberes, reafirmando que en cada semilla
habita una historia, una memoria y un futuro posible.

Así, la lectora y el lector encontrará en estas páginas las
prácticas ancestrales de manejo de semillas, los rezos como
herencia cultural y espiritual, las experiencias e historias de
mujeres campesinas que dan vida a la milpa, y un conjunto
de reflexiones finales que invitan a valorar la sabiduría de los
pueblos originarios como patrimonio vivo de la humanidad.

Este trabajo es una invitación a mirar la milpa con
respeto, a escuchar las voces del territorio y a reconocer que
cuidar las semillas es cuidar la vida misma.



El papel fundamental de las mujeres en la
milpa

10 11

Como parte del proceso de investigación comunitaria
impulsado por la Red de Guardianes de la Milpa y de la
Biodiversidad A.C. (REGMABI), se llevó a cabo un
conversatorio con mujeres campesinas zoques, cuyo
propósito fue reconocer y valorar su participación en el
cuidado de la tierra, las semillas y la vida comunitaria. Este
espacio de diálogo permitió escuchar las voces, experiencias
y reflexiones de quienes, desde su cotidianidad, sostienen la
milpa y preservan los saberes heredados de sus ancestras.

Durante el encuentro, las participantes compartieron su
sentir y su hacer en torno a la milpa, destacando tres
aspectos fundamentales, en primer lugar, las mujeres se
reconocen como portadoras y transmisoras de saberes,
guardianas de la memoria viva que resguarda las prácticas
agrícolas, los rezos y las costumbres que mantienen el
equilibrio con la naturaleza.

En segundo lugar, las campesinas son generadoras de
cambios, pues su labor en la siembra, el intercambio de
semillas y la defensa del territorio constituye una acción
directa para la conservación de las variedades criollas y la
protección de la biodiversidad. Finalmente, se subrayó la
importancia de reconocer las capacidades y aportes de las
mujeres, incluso cuando su participación se desarrolla
principalmente en espacios considerados “privados”.

Su trabajo cotidiano, su cuidado y su sabiduría son
pilares fundamentales para la vida comunitaria y la
continuidad cultural del pueblo zoque.  Este conversatorio
reafirmó que la milpa no solo es un espacio de producción,
sino también un territorio simbólico, espiritual y político,
donde las mujeres sostienen el tejido de la vida y transmiten,
con sus manos y su palabra, los conocimientos que
alimentan a las futuras generaciones.



Introducción

12 13

Derivado del estudio de investigación “Prácticas ancestrales
de colecta, selección y resguardo de semillas nativas”,
realizado en la comunidad de Los Sánchez, municipio de
Chapultenango, Chiapas, por la Red de Guardianes de la
Milpa y de la Biodiversidad A.C. (REGMABI), financiado por el
Centro de Investigación en Tecnologías y Saberes
Comunitarios (CITSAC), se logró recopilar y documentar
valiosas prácticas ancestrales relacionadas con la selección,
colecta y resguardo de semillas nativas. Asimismo, se
registraron los rezos ceremoniales vinculados con la
preservación, siembra y cosecha de dichas semillas, así
como las experiencias e historias de mujeres zoques que
participan activamente en el sistema milpa.

Este estudio permitió analizar críticamente los procesos
sociales que históricamente han intentado colonizar los
saberes ancestrales, y al mismo tiempo, propició una
reflexión colectiva sobre el papel fundamental de los pueblos
originarios en la conservación de la biodiversidad, la
memoria cultural, la espiritual asociada a la milpa, y que
desde distintas geografías preservan y resguardan las
semillas nativas.

El presente cuadernillo nace de ese ejercicio de reflexión
y recuperación de saberes. En sus páginas se comparten las
prácticas ancestrales de colecta, selección y resguardo de
semillas nativas, donde se describen los conocimientos,
técnicas y cuidados transmitidos de generación en

generación para asegurar la continuidad de la vida en la
milpa. También se incluyen los rezos como herencia cultural
y espiritual, manifestaciones vivas de una cosmovisión que
entrelaza el trabajo agrícola con la gratitud y el respeto a la
Madre Tierra.

De igual manera, se recogen las experiencias e historias
de mujeres campesinas, narradas desde sus propias voces,
para reconocer su participación, sabiduría y fortaleza dentro
del sistema milpa y en la transmisión de saberes
comunitarios. Finalmente, en las reflexiones y palabras
finales, se comparten los aprendizajes y sentimientos que
emergieron durante el proceso, reafirmando la importancia
de mantener viva la memoria colectiva, los vínculos
comunitarios y el profundo respeto por la tierra y las semillas
que nos alimentan.

Imagen 1.
Mazorcas de maíz de
colores. Se observan
tonos intensos y variados,
característicos de las
variedades nativas
que se cultivan
tradicionalmente en la
región zoque.



Razas de maíces nativos con respecto a los
municipios en los que participa la REGMABI

14 15

La Red de Guardianes de la Milpa y de la Biodiversidad A.C.
(REGMABI) ha procurado tejer una amplia red de
colaboración con campesinas y campesinos del Estado de
Chiapas, fortaleciendo los lazos de trabajo colectivo en torno
al cuidado de la tierra y la preservación de la vida. En esta
ocasión, compartimos la experiencia de La Milpa zoque,
ubicada en la Sierra Madre de Chiapas, como un ejemplo del
compromiso comunitario en la conservación de los maíces
nativos, las semillas y la biodiversidad que sustentan nuestra
cultura y alimentación.

A continuación, se presentan las razas de maíces nativos
identificadas en los distintos municipios donde participa la
REGMABI, evidenciando la riqueza genética y cultural que se
mantiene viva gracias al conocimiento y dedicación de las y
los guardianes de la milpa.

Mapa 1. Elaborado por: Ing. Adrián Pérez de la Cruz.
:



Prácticas ancestrales
de la colecta, selección
y resguardo de
semillas nativas

17

En este apartado se describen las prácticas ancestrales de
colecta, selección y resguardo de semillas nativas,
transmitidas por generaciones en la comunidad de Los
Sánchez, municipio de Chapultenango, Chiapas. Estas
prácticas representan no solo un conjunto de técnicas
agrícolas, sino también un legado cultural que refleja la
profunda conexión entre las familias campesinas y la tierra
que las sostiene.

En esta comunidad, la cosecha del maíz no es solo un
acto productivo: es un momento sagrado que marca el cierre
de un ciclo y la preparación de otro. Cada acción que
acompaña la colecta, la selección y el resguardo de las
semillas tiene un significado cultural, espiritual y comunitario,
pues en ellas se guarda la memoria de los antepasados y la
esperanza de las generaciones por venir.

La milpa, como espacio de vida y de saber, enseña a
quienes la trabajan a leer los tiempos de la naturaleza, a
reconocer las señales del cielo, el viento y la tierra. En ella se
cultiva no solo el maíz, sino también los lazos familiares, la
cooperación entre campesinas y campesinos, y el respeto
profundo por la Madre Tierra. Por eso, cada etapa del
proceso desde la siembra hasta el resguardo de las semillas
está guiada por prácticas heredadas que reflejan una
sabiduría colectiva, la cual ha permitido conservar la
diversidad, fortaleza y vitalidad de los maíces nativos.



Colecta, Selección y Resguardo de semillas
nativas

18 19

Inicio de la cosecha: Cuando llega el tiempo de la cosecha,
entre los meses de junio y julio, las familias campesinas se
preparan para recoger los frutos de su trabajo. En esta
época, las lluvias son intensas y las tempestades frecuentes,
por lo que la cosecha suele realizarse bajo el agua o entre los
charcos del campo. Este momento no es solo agrícola, sino
también un tiempo de reflexión y gratitud hacia la tierra, los
antepasados y la milpa, que ha cuidado a la comunidad
durante todo el ciclo de siembra.

Doblado de la milpa: Para proteger los granos de la
humedad, las y los campesinos practican el doblado de
la milpa, una técnica ancestral que consiste en inclinar el
tallo de la milpa para evitar que el agua dañe por
completo las hojas y penetre en las mazorcas. Este acto
demuestra la sabiduría para manejar el clima y refleja un
profundo respeto por cada milpa, entendiendo que el
maíz no es solo alimento, sino un ser vivo que aporta
energía y sustento a la comunidad.

Tapisca y recolección: Cuando llega el tiempo de la
tapisca, las familias de Los Sánchez observan la luna
menguante, considerada propicia para recoger las
mazorcas, ya que se cree que en esta fase el maíz
conserva mejor su energía vital. La recolección se realiza
cuidadosamente, seleccionando las mazorcas más

sanas y completas.  Posteriormente, se llevan a casa,
donde se limpian de hojas húmedas o dañadas y se
cuelgan en espacios ventilados para que terminen de
secarse completamente. Este proceso es un ritual que
combina la observación de los ciclos de la naturaleza
con la práctica agrícola, reforzando la conexión espiritual
con la milpa.

Mazorcas húmedas y consumo inmediato: Aquellas
mazorcas que vienen húmedas o no alcanzaron a
secarse bien se colocan cerca del fuego del fogón, donde
el calor permite conservarlas temporalmente. Estas se
destinan al consumo inmediato, pues “esas no durarán
mucho”, explican las campesinas. Esta práctica
demuestra un conocimiento profundo del clima y del
comportamiento del grano, asegurando que ninguna
cosecha se pierda y que la comunidad tenga alimento
disponible mientras el resto del maíz se completa su
secado.

Almacenamiento prolongado en el troje: Para el
almacenamiento a largo plazo, las mazorcas deben
estar completamente secas y limpias. Se guardan en el
troje, una construcción tradicional de madera o palma
que protege el maíz del exceso de humedad y de los
animales. “Antes se cosechaba mucho maíz”, recuerdan
los mayores, evocando tiempos en que las trojes se
llenaban hasta el techo. Hoy, el troje sigue siendo
símbolo de abundancia y resguardo, donde las semillas



20 21

esperan pacientemente el siguiente ciclo agrícola y se
mantiene la memoria de la comunidad.

Desgranado y preparación de semillas: De las
mazorcas secas, se desgrana una parte para preparar el
nixtamal, base de la tortilla, el tamal y otros alimentos,
mientras que otra parte se reserva como semilla para el
próximo año. Estas semillas se guardan en bolsas de
manta o costales bien cerrados, y se usan solo durante
un ciclo, asegurando su frescura y capacidad
germinativa. Este acto de separación es un conocimiento
transmitido por generaciones y constituye un acto de
cuidado y preservación de la vida futura.

Protección del maíz: El cuidado del maíz continúa
incluso después de la cosecha. Las familias colocan
espantapájaros o plantas olorosas alrededor del terreno
para ahuyentar a los animales, aunque también se
practica el respeto hacia ellos. “A veces nos ataca la tuza,
pero le damos permiso para que coma un poco y nos
deje lo necesario para nosotros”, cuentan con serenidad.
Esta actitud refleja la relación de reciprocidad con la
naturaleza, en la que se entiende que compartir es parte
de la sostenibilidad de la vida.

Selección de semillas: Durante la tapisca se realiza
la selección de semillas, un momento crucial para la

conservación del maíz. Mujeres y hombres campesinos
examinan cada mazorca, eligiendo aquellas con granos
completos, de color intenso y sin picaduras. La textura y
el brillo del grano indican su vitalidad. “Seleccionar las
semillas es un proceso importante, dicen —no todas las
que parecen buenas lo son. Hay que tocarlas, sentir su
fuerza”. Esta práctica asegura que las mejores semillas
se utilicen para el ciclo siguiente, manteniendo la calidad
y diversidad del maíz nativo.

Mejora de semillas: Algunos campesinos dedican
años a perfeccionar sus semillas. “Para que salga una
semilla mejorada se requiere de quince o dieciséis años.
Yo llevo cuatro años seleccionando mis semillas. Mis
mazorcas son buenas, dan dos en la misma mata”,
comparte un campesino. Este trabajo paciente
demuestra que la mejora del maíz nativo depende del
conocimiento acumulado y del tiempo dedicado a la
tierra, no de laboratorios ni transgénicos, y es un reflejo
del compromiso de la comunidad con la preservación de
su patrimonio genético.

Rotación de cultivos y cuidado del suelo: La
rotación de cultivos es otra práctica fundamental que
mantiene la fertilidad del suelo y protege las semillas.
“Para proteger nuestras semillas es importante rotar los
cultivos”, explican las campesinas. Además, se evita
fumigar, porque “al matar el monte también matamos
otras plantas que nos sirven de alimento o medicina”,



22 23

recurriendo a métodos naturales de control de plagas y
malezas. Esta práctica demuestra la comprensión
ecológica de la milpa y su sostenibilidad a largo plazo.

Intercalado con árboles y frutales: La milpa
también se intercala con árboles y frutales, fortaleciendo
la biodiversidad y evitando el monocultivo. “Sembrar los
árboles para que crezcan se puede hacer junto con la
milpa. Yo tengo zapote, naranja, guanábana, mandarina,
cacaté… así no caemos en el monocultivo”, comenta una
mujer campesina. Este sistema mixto asegura alimentos
durante todo el año y protege el equilibrio ecológico del
terreno.

Asoleado de semillas: Antes de guardar las semillas,
se realiza la asoleada, exponiéndolas al sol para eliminar
la humedad y prolongar su conservación. “Asolear la
semilla permite conservarla mejor, tanto el maíz como el
frijol. Cada año sembramos nuestras propias semillas,
eso también es protegerlas”, afirman las familias. Este
proceso también refuerza la relación de respeto y
cuidado con la semilla, que es vista como ser vivo.

Intercambio de semillas: Finalmente, se practica el
intercambio de semillas entre familias y comunidades,
manteniendo viva la red de cooperación. “Casi todos
tenemos nuestras semillas y nos gusta cambiarlas, o

cuando alguien no guardó la suya, le damos un poco.” De
esta forma, las semillas se mueven, se adaptan, se
multiplican y se fortalece la diversidad genética y los
lazos comunitarios, asegurando la continuidad de la vida
y la memoria de la milpa.

Estas acciones, encierran un profundo conocimiento del
entorno y una relación íntima con los ciclos naturales. Cada
práctica representa un gesto de respeto y reciprocidad hacia
la tierra, que no solo provee alimento, sino también identidad,
memoria y continuidad cultural.

Así, las prácticas ancestrales de colecta, selección y
resguardo de semillas son mucho más que labores agrícolas:
son actos de cuidado, resistencia y amor hacia la vida
misma, expresiones vivas del vínculo entre los pueblos y su
territorio, donde cada semilla guardada es una historia, una
ofrenda y una promesa de futuro.

Imagen 2. Mazorcas de
maíz nativo, resaltan la
diversidad genética y
cultural del maíz ancestral,
que transmiten la riqueza
agrícola y el valor
Simbólico del maíz en la
comunidad zoque.



Rezos como herencia
cultural y espiritual
relacionados a la milpa

25

En este apartado se comparte cómo los rezos y ceremonias
en la comunidad zoque constituyen una herencia cultural y
espiritual profundamente ligada a la milpa. La espiritualidad
de hombres y mujeres se manifiesta en una relación íntima
con la naturaleza, donde cada ser del territorio cumple un
papel y merece respeto. Esta conexión no solo revela la
esencia del ser humano, sino que también se refleja en la
resistencia cultural de los pueblos, pues comprender y
proteger el entorno es esencial para la vida comunitaria.

La milpa, además de proveer alimentos y nutrientes para
el cuerpo, fortalece el alma, proporciona energía vital y
sostiene el espíritu para enfrentar las adversidades diarias,
tanto a nivel individual como colectivo. El maíz, considerado
un grano sagrado, es objeto de cuidado y veneración. Se le
honra en cada etapa de su ciclo de vida y se le llora al
momento de consumirlo, porque su sacrificio es necesario
para la vida. Los abuelos y abuelas transmiten a los nietos y
a otros miembros de la comunidad la importancia del
respeto hacia el maíz, enseñando que cada grano tiene
sentimientos, observa nuestras acciones y siente la soledad
cuando es abandonado o desperdiciado. Así se fomenta la
gratitud y el cuidado de los alimentos, promoviendo la
armonía en la convivencia comunitaria.

Durante la siembra, se realiza un diálogo simbólico con la
naturaleza: se pide perdón al maíz por morir para dar vida a
la planta, y se solicita permiso a la madre tierra por abrir su
seno para depositar la semilla y protegerla durante su
crecimiento. Asimismo, se pide a los animales del monte que
respeten las semillas, al viento que dirija su camino, al sol que
ilumine su desarrollo y a todos los entes del territorio que
protejan la futura cosecha, que luego alimentará a la



Ritual zoque para la siembra del maíz
Jaime Arias Gómez*

26 27

comunidad.

La espiritualidad se expresa también en la gratitud
constante hacia la naturaleza. Cuando la cosecha es buena,
se agradece a la tierra, a las semillas, a los animales y a los
guardianes de los montes, de la lluvia y del viento,
reconociendo que la vida de la milpa depende del equilibrio
y la cooperación con todos los elementos del entorno. De
esta manera, los rezos y ceremonias no solo conectan a las
personas con el maíz y la milpa, sino que también refuerzan
la identidad cultural, el respeto por el territorio y la
continuidad de los saberes ancestrales.

…Yä jama käsi, yä tzayi käsi, nä ja’poyu no’a
¿Ti’ koroya nä jä’poyu?,

jomi matzy taje äj nkutkuy
Äj ojspa pä’nojtzyi najs käpäjkäsi ijtupätzi

Tenhte te ke’na äj njama,
Ke’na äj njo’kpa,

ku’tkuy, äj ntzejkoroya…
…En esta luz del día, en esta tarde, estoy prendiendo mi vela

¿Por qué estoy prendiéndola?
Porque mañana iré a perforar la tierra para mi comida,

Soy un hombre con hambre encima de esta tierra donde vivo,
el maíz es la mirada de mi día,

es la mirada de mi espera,
la comida para mi estómago…

Este es un fragmento de una extensa oración sagrada que
se realiza en un ritual a nuestra tierra para solicitar permiso
y nos conceda bendición en la siembra del maíz. El rezo se
efectúa un día antes cuando el sol en la tarde está por
ocultarse. Entonces, el señor responsable de la familia en
solitario se ubica en un espacio idóneo de la casa, después
se arrodilla mirando hacia abajo, enfrente de él mismo
siembra una vela y la prende mientras inicia la oralidad en un
tono discreto.

La vela encendida es una ofrenda a la sagrada tierra que
provee vida humana y alimento para los hombres y mujeres.

Imagen 3. Diversidad de
semillas, región zoque.



El rezo que me enseñaron mis abuelos
Dominga Álvarez Pablo*

28 29

La flama a través de su comportamiento y consumo de la
parafina, es un medio para recibir mensajes de energías
divinas a nuestra vida terrenal.

La primera señal del fragmento de la oración sagrada es
indicar que la persona en la claridad de la tarde está
prendiendo una vela mientras da respuesta a una
interrogante de lo que va a realizar el día siguiente, que es la
siembra del maíz. Después, menciona que la jornada de la
siembra es necesario perforar la tierra como una acción
necesaria para obtener el maíz, entonces se le avisa a la
tierra que reciba los granos y los regocije con energía
positiva, porque en ella se gestará un alimento necesario
para el cuerpo que tiene hambre.

*Es originario de Carmen Tonapac, Chapultenango. En 1982, con la erupción del volcán Chichón,
la comunidad zoque se traslada a Chiapa Corzo para fundar Nuevo Carmen Tonapac.
Actualmente ha publicado diversos documentos relacionados con el tema de la lengua y cultura
zoque, vinculación comunitaria, modelo educativo intercultural, filosofía de la vida zoque y el uso
de las tecnologías en la región zoque.

Tengo 64 años y actualmente trabajo en la Casa de la Mujer
Indígena, en el área de partería. Mi familia está conformada
por pocas personas; ahora somos solo mi esposo, mi hija
Alondra y yo. Alondra nos visita cada quince días, y mis otras
hijas también llegan durante las vacaciones o en fechas
especiales, como la Navidad.

Mi familia participa activamente en la milpa. Desde antes,
nos enseñaron cómo trabajar la tierra, y yo también llevo a
mis hijos para enseñarles a sembrar yucas y a limpiar los
cultivos. Ellos aprenden, y cuando les digo que vayamos a
trabajar, siempre van conmigo. Mi milpa está muy cerca de
mi casa, a unos 15 minutos caminando, y está dividida en dos
partes. Toda mi familia participa: los hombres trabajan en la
tierra y las mujeres nos quedamos en la casa, preparando y
atendiendo la comida. Cuando uno va a trabajar en la milpa,
se viene con hambre, así que preparamos agua fresca de
fruta de temporada, frijolitos y un buen caldo. Entre nosotras,
las mujeres, nos ayudamos, nos prestamos apoyo y nos
turnamos, tal como me ayudaron a mí cuando empecé.

Antes de sembrar, hacemos un rezo, una práctica que
aprendí de mis abuelos, con quienes aún conviví. Mi abuelo,
que era muy devoto, siempre iba a la iglesia temprano y,
como dueño de la milpa, encendía una veladora y daba
gracias al Señor antes de que comenzara el trabajo. Él pedía
que todo estuviera bien y regresaba después a supervisar a

Imagen 4. Campesino e investigador zoque



La vigilia de la espiga
Enrique Sánchez*

30 31

quienes trabajaban la tierra. Durante la cosecha, también se
lleva una ofrenda a la iglesia: la primera cosecha se entrega
como acto de agradecimiento.

Estos rezos se realizan en nuestra lengua, el zoque, y a
veces acompañan los sonidos del viento. Pedimos a Dios que
le dé fuerza a la milpa, que la proteja y que no ocurra ningún
daño. Es una práctica que refleja respeto, gratitud y la
profunda conexión espiritual que tenemos con la tierra y los
frutos que nos brinda.

*Originaria de Chapultenango, Chiapas. Partera y campesina.

A mí me gusta conservar la semilla en mi parcela. Mi hija
Celia, que estudió agronomía, me enseñó cómo hacerlo, pero
hay una preocupación: muchas personas prefieren más
zacate y el monocultivo, porque es más fácil, ya que se mete
ganado y se convierte en un zacatal. Sin embargo, yo estoy
acostumbrado a trabajar mi milpa, sembrando mi elote y mi
maíz, y también calabaza y chayote. Mi milpa está a menos
de un kilómetro de mi casa. Para mí, el maíz es el alimento
básico, y de la milpa se obtienen diferentes productos: masa
para el pozol, tortillas, pinole, tamales siete camisas,
verduras, frijol, y también alimento para los animales, como
gallinas y perros. Pero, sobre todo, hago la milpa para la
familia y para el autoconsumo.

Antes, la milpa se rozaba y quemaba, porque había
mucha tierra disponible. Se sembraban grandes cantidades;
yo solía sembrar entre 70 y 80 kg de semilla en 4 a 5
hectáreas. Hoy en día, solo se siembra una hectárea, ya que
tenemos menos ayuda y los jóvenes ya no se involucran
como antes. Por eso invitamos a los jóvenes a trabajar con
nosotros: a limpiar la milpa, a tapiscar, a doblar y a cargar el
maíz, para que vean cómo se hace y puedan aprender estas
prácticas.

Para mí, la milpa es fundamental para conservar los
alimentos para la familia y la comunidad. Además,
representa un ahorro en especie, porque en el campo

Imagen 5. Campesina zoque



32 33

tenemos más comida que dinero.

En cuanto a los rezos, es importante que antes de tocar
la tierra se ore. Pedimos permiso al Señor, solicitando que los
animales se retiren del lugar. Encendemos una veladora
frente a la imagen del Altísimo, para que no haya peligros,
como culebras, cuando comenzamos a sembrar. Al terminar
la tapisca, nos persignamos y agradecemos a Dios; también
vamos a la iglesia para expresar nuestro agradecimiento.

El 8 de septiembre se realiza la vigilia de la espiga, un
ritual de adoración nocturna de origen mexicano, basado en
tradiciones del Antiguo Testamento. Este ritual tiene un doble
objetivo: dar gracias por los frutos de la tierra en la época de
la cosecha y permitir que cada familia haga sus ofrendas,
que pueden incluir frijol, maíz u otros productos cultivados.

*Profesor jubilado, campesino con ciclos de experiencia de la siembra de la milpa.

Imagen 6.
Campesino zoque

Imagen 7.
Maíz nativo
Manos desgranando una
mazorca de maíz nativo



Experiencias e
historias de mujeres
campesinas a través
de conversaciones
para reconocer su
participación en la
milpa

35

En la milpa, cada surco, cada planta y cada semilla refleja no
solo el trabajo de la tierra, sino también la sabiduría y la
memoria de quienes la cultivan. Las mujeres campesinas de
la comunidad de Los Sánchez desempeñan un papel
fundamental en este sistema agrícola y cultural: son
guardianas del maíz, transmisoras de saberes ancestrales y
cuidadoras de los ciclos de vida que se entrelazan en la
milpa.

A través de conversaciones y relatos, estas mujeres
comparten sus experiencias, historias y aprendizajes,
permitiéndonos conocer cómo su trabajo cotidiano sostiene
la producción de alimentos, protege la diversidad de semillas
y fortalece los vínculos comunitarios. Su participación va más
allá de la labor física en el campo; implica cuidado,
observación, toma de decisiones y una profunda conexión
con la tierra y los ciclos de la naturaleza.

En este apartado, se muestran las voces de estas
mujeres como protagonistas de la milpa, reconociendo sus
conocimientos, prácticas y contribuciones. Cada historia
revela la importancia de su papel en la conservación de la
biodiversidad, en la transmisión cultural de la comunidad y
en la preservación de la identidad y la memoria colectiva,
donde cada semilla, cada cosecha y cada gesto de cuidado
representa un acto de amor hacia la tierra y hacia quienes
dependen de ella.



El maíz, no solo es un grano
María Sánchez Álvarez*

36 37

Soy de la comunidad Los Sánchez, del municipio de
Chapultenango, Chiapas; soy zoque, al igual que todos los
que vivimos aquí. Mi familia está integrada por Daniel, Rocío,
Miguel y Xukxu, mis hijos y mi pareja. Nosotros no hacíamos
milpa por separado, sino que se trabajaba junto con mi
papá. Desde muy pequeña acompañaba a mi bisabuelo
Trinidad, a quien recuerdo con mucho amor, porque ir a la
milpa es también recordar los momentos felices. Él nos
contaba historias de la familia y nos daba consejos sobre la
importancia de cuidar la naturaleza, cómo sembrar los
alimentos y en qué tiempo hacerlo. Siempre nos llevaba a la
milpa, donde cultivaba gran variedad de alimentos: quelites,
chile, tomate, cebollín, chipilín, yerbasanta, perejil y frutas
silvestres que crecían por sí solas. Algunos los plantaba y
otros los cuidaba. Cada vez que tumbaba un árbol para leña,
sembraba otro alrededor de la parcela, porque no cualquier
árbol sirve para este fin. Había que escoger bien: algunos
árboles almacenan demasiada agua y producen mucho
humo; otros no hacen brazas ni carbón, y tampoco sirven.

Para mí, hacer la milpa es como ponerme a soñar. No se
trata solo del maíz o de garantizar la comida, sino también
de conectar con la sabiduría y el conocimiento de la
naturaleza y su funcionamiento. Cuando íbamos a la milpa
siempre llevábamos alimentos preparados por mi abuela,
quien nos enseñó a aprovechar el maíz y el frijol en todas sus
fases. Por ejemplo, cuando el maíz estaba tierno, se
preparaban los jilotillos en caldo de pollo o se asaban en las

brasas; cuando salían los elotes, se hacían tamales dulces y
salados, a veces con carne, a veces solo con frijol. También
se preparaban atoles simples, agrios o dulces; tortillas,
tostadas, pinole y polvillo, una mezcla de pinole con cacao,
que se usaba para atole en eventos especiales, bodas,
bautizos y ceremonias religiosas, incluso para festejar o
despedir a los muertos.

Nosotros consideramos que el maíz no es simplemente
un grano; es sagrado, porque nos acompaña desde que
nacemos. Las abuelas nos colocaban maíz rojo en forma de
pulsera en la muñeca o en la cabecera de nuestras camas,
como un espíritu que nos cuida.

* María Sánchez Álvarez, es licenciada en Derecho y Maestra en Defensa de los Derechos
Humanos por la Universidad Autónoma de Chiapas (UNACH), quien se ha dedicado al trabajo de
organización comunitaria.

Imagen 8. Campesina e
investigadora zoque



Mojk ore yomo/Mujer maíz
Lyz Sáenz*

38 39

Las experiencias acerca del vínculo entre la mujer y el maíz
son variadas, me atrevo a sugerir que en gran parte tienen
que ver con el contexto y la cultura, en tal sentido, para los
zoques de mi comunidad de origen, la primera es la relación
que se tiene con la semilla que aprendí a verla con una visión
antropomórfica. Al considerar que el maíz posee una energía
femenina, permite la continuidad de la existencia.

En los relatos orales que escuché de la gente mayor,
dijeron que el maíz puede tomar la forma de una niña o una
mujer adulta. Estas características atribuidas está
relacionado al proceso del crecimiento de la milpa hasta
llegar a la cosecha, que es la madurez de un ciclo iniciado
desde la siembra.

De acuerdo al relato oral, el maíz escucha y siente, de allí
que mi madre, durante mi infancia me hacía levantar los
granos que se esparcían de manera accidental en la parcela,
durante la cosecha. Ella decía que dejar granos tirados
provocaba el llanto de la madre maíz. Después de yo
levantará los maíces, mi madre revisaba con esmero y
mucho cuidado. Lograba encontrar lo que mis hermanos y
yo no éramos capaces de ver. También nos contaba historias
del maíz llorando en otros lugares por haber sido olvidado. Y
eso era un maltrato. En esos casos, la guardiana del maíz se
marchaba. Una vez que se fuera, significaba que ya no
habría cosechas abundantes en esas tierras.

Eso es desde la parte oral, desde una forma de aprender
a tener cuidado. Ahora desde mi experiencia como ore
yomo/mujer zoque, tuve la fortuna de sentirme muy cercana
a la cosecha del maíz, que pude experimentar junto a otras
mujeres de la comunidad quienes tejían un vínculo
respetuoso y aun lo hacen desde la siembra, la cosecha y la
elaboración de alimentos. Vi a las ancianas hablarles a las
semillas mientras desgranaban y antes de colocarla a la
tierra, el sembrador, en su mayoría hombres también les
hablaban a las semillas para que tuvieran buen crecimiento.
Se procuraba una relación de respeto y honra a la siembra.
Hay una afirmación que las mujeres de mi familia repetían y
que me acompaña hasta hoy, “si hay maíz tenemos vida
porque allí está todo lo que necesitamos”.

*Escritora y docente de origen zoque. Nació en Valtierra, Chapultenango, Chiapas. Habla, escribe
poesía y narrativa en su lengua materna ore tzame (zoque).

Imagen 9. Campesina y escritora zoque



Sembrando el maíz
Ramona Guzmán Sánchez*

40 41

Soy de la comunidad San Pascual Bailón, Chapultenango,
Chiapas. Cuando me casé, me mudé a la comunidad de mi
esposo, Los Sánchez, Chapultenango, donde todos somos
hablantes de la lengua zoque.

Aprendí sobre la milpa con mi papá, quien tenía su
trabajadero en el cerro llamado Loma Caballo, un lugar más
alto y frío, retirado de aquí. Para llegar caminábamos cuatro
horas montaña arriba. Allí íbamos a trabajar con mi papá
cuando no teníamos clases, quedándonos de siete a quince
días, llevando solo lo necesario: azúcar, arroz, aceite y sopa
de pasta. Todo lo demás lo cultivábamos en el lugar:
yerbamora, repollo, calabaza, frijoles como el bótil, tomates;
había tanta variedad de frijol que no hacía falta más.

Mi papá nos enseñaba qué hacer y cómo hacerlo. Con él
aprendí a sembrar maíz, frijol, calabaza, chipilín, cebollín,
chilacayote, repollo y otras plantas como la yerbamora.
También nos enseñó a usar la luna, a escoger la semilla
buena de maíz y frijol. Por la humedad de la región, las
mazorcas deben estar bien secas y con las hojas limpias
para que se conserven por más tiempo. Antes se cosechaba
mucho maíz, y solo utilizábamos un veneno, no sabemos de
qué está hecho, para espantar a los animales y proteger los
retoños, asegurando así la siembra.

Lo que antes hacía con mi papá, ahora lo hago con mi
esposo. Vamos juntos a limpiar la siembra; en la rozadura

solo participan los hombres y los muchachos grandes,
porque el trabajo es pesado: tumbar árboles y maleza no es
fácil para una mujer, aunque hay algunas que lo hacen si no
tienen ayudantes. La limpieza es un trabajo colectivo,
manual, con machete; algunos usan herbicida, pero nosotros
preferimos hacerlo a mano.

En tiempo de siembra, que dura un día, se necesitan de
siete a ocho personas; los hombres siembran mientras las
mujeres preparamos la comida: caldo de pollo, tamales
llamados siete camisas, tortillas y bebidas. Ese día se
comparte la comida con quienes siembran y sus familias,
convirtiéndolo en un momento de convivencia y
cooperación.

Las semillas que utilizamos son de aquí; el maíz se seca
bien y se guarda en el troje, mientras que las demás semillas,
frijol, calabaza, chipilín, cebollín y chile, se conservan en
bolsas solo por un año, para el siguiente ciclo de siembra. Si
no tenemos semillas por una mala cosecha, buscamos
ayuda de alguien de la comunidad y se lo devolvemos
cuando se vuelve a cosechar. Nuestro maíz es de colores
blanco, amarillo, pinto y rojo; a veces intercambiamos
semillas para tener más variedad. Para saber si una semilla
es buena, revisamos su corazón: si está negro, no sirve y no
se siembra.

En nuestra familia somos once personas: mi esposo, seis
hijos varones y tres hijas; los mayores trabajan fuera. Lo que
sembramos nos alcanza no solo para la familia, sino también
para los animales. Cada año sembramos casi lo mismo; si la
cosecha no es suficiente, compramos un poco de maíz. Con
el maíz preparamos pinole, tortillas, tamales de pollo, frijol o



La tapisca del maíz
Alberta Guzmán Sánchez*

*Guardiana de las semillas

42 43

mole, bebidas como el pozol y otras preparaciones. Ver que
la milpa va a dar bien me llena de alegría y gratitud. La
cosecha se lleva a la iglesia, donde se junta, se vende o se
hace trueque para gastos de la comunidad, y también se
entrega a enfermos y ancianos que ya no pueden trabajar.

Durante todo el ciclo, desde la siembra hasta la cosecha,
compartimos y cuidamos el maíz. Para protegerlo de
animales, colocamos espantapájaros, cosas olorosas o
químicos que lo alejen. La tuza, que también disfruta del
maíz, recibe una parte, siempre respetando la reciprocidad
con la naturaleza. Mis hijos que viven fuera preguntan si
estamos sembrando y nos ayudan cuando pueden;
eventualmente regresarán a vivir a la comunidad. Los
jóvenes que se van a ganar dinero volverán, porque aquí se
vive mejor y todos nos apoyamos mutuamente.

*Campesina y guardiana de las semillas.

En mi familia vivimos mi esposo, mi hijo y su esposa, junto
con mis dos nietas. Mi esposo es quien trabaja la milpa junto
con mi hijo; el trabajadero está a unos 10 minutos caminando
de aquí. Mientras platicamos, yo voy a tostar mi café
(muestra con su mano izquierda las brasas calientes en el
fogón y el comal de barro donde se tuesta el café).

Nosotros cuidamos las semillas de maíz de manera
cuidadosa: sacamos las mazorcas cuando la luna está
menguante, tal como nos enseñaron los abuelos y nuestros
padres, y ahora nosotros se lo enseñamos a nuestros hijos. Si
se cosecha el maíz con luna llena, es más propenso a llenarse
de gorgojos o a picarse. También retiramos las hojas
húmedas, amarillentas o dañadas, porque estas afectan la
conservación. La importancia de la luna es que ayuda a que
el maíz se mantenga en buen estado para el siguiente ciclo.

Cuando llega el tiempo de la cosecha, se espera la luna
menguante o cuando ya está en su fase final, momento en
que comienza la tapisca del maíz. Las mazorcas se llevan a
la casa, donde se limpian cuidadosamente de hojas dañadas
o húmedas. Se asegura que estén sanas y bien cubiertas
para evitar daños, y luego se realiza el tejido del maíz para
construir la troje, que puede ubicarse en alguna esquina de
la casa o, a veces, en el campo, donde se levanta una
pequeña construcción para el almacenamiento. Para
proteger las mazorcas, usamos polvo de Foley que evita que

Imagen 11. Práctica ancestral de preservación
de semillas nativas.



44 45

pulgones, hormigas y otros insectos invadan el maíz.

Si la troje se hace al aire libre, se tapa con plástico para
evitar que la humedad del aire dañe las mazorcas. Aquellas
que vienen húmedas o no se han secado completamente se
cuelgan cerca del fuego; estas se destinan al consumo
inmediato, porque no se conservarán por mucho tiempo.

Aprendí a ayudar, sembrar y cuidar el maíz desde niña,
porque nos llevaban a trabajar y colaborar en la limpieza de
la milpa y en el monte. Ya de grande, ayudamos a
seleccionar las semillas. Durante la siembra, los hombres se
encargan de limpiar el terreno y sembrar, mientras las
mujeres preparamos las tortillas, el caldo de pollo, los
tamales de frijol y el café.

Para sembrar se requieren de 7 a 8 personas. La siembra
se mide por kilo de semilla, no por hectárea. Antes de
sembrar, se aplica polvo sobre las semillas para protegerlas
de los animales. Asimismo, cuando brotan, vigilamos que los
animales no coman las plantitas. El rendimiento del maíz no
lo controlamos nosotros, está en manos de Dios; nosotros
hacemos nuestra parte, y el resto queda en sus manos. Con
buenas cosechas logramos cubrir el ciclo siguiente de
siembra. El maíz se consume en la familia y por nuestros
animales; cuando no alcanza, compramos en la tienda del
pueblo.

El maíz que tenemos es mayormente blanco, aunque
también contamos con pintos y rojos, pequeños. Me siento
alegre y contenta durante la siembra y la cosecha, porque sé
que tendremos alimento para la familia y para nuestros
animales, asegurando así el sustento y la continuidad de
nuestra milpa.



Imagen 12. Mazorcas Nativas



Preparando mi propia semilla
Luvia del Carmen Saenz Velázquez

48 49

Tengo 52 años, nací el 2 de febrero de 1973 en Valtierra
Centro, municipio de Chapultenango, Chiapas.

Para mí, la milpa significa rozar, sembrar mi maíz y
cosechar para el consumo propio. Además del maíz, siembro
calabaza, frijol, cebollín, chayote, yuca, plátano y otros
cultivos. Cuando estoy en la milpa, me siento alegre y
despejada; verla crecer me llena de tranquilidad y
satisfacción.

Tengo cuatro hijos, una mujer y tres hombres, a quienes
enseñé a sembrar y trabajar en la milpa. Comencé sola,
afilando mi machete y trabajando la parcela para salir
adelante. Les inculqué a mis hijos la importancia de trabajar
en la milpa, incluso mientras ellos asistían a la escuela; yo me
levantaba temprano para trabajar y ellos me seguían
después.

Aprendí de mis padres, quienes tenían un poco de café y
milpa. Yo ayudaba limpiando el café y aprendí a sembrar
desde pequeña. Mis hermanos migraron y fallecieron. Como
mujer, no recibí tierras, pero desde los 17 años, junto con mi
pareja, comenzamos a sembrar nuestra propia milpa. Antes
la producción era abundante y se podía vender; no se
usaban fertilizantes y el maíz se doblaba y desgranaba para
comercializarlo. Hoy, la venta ya no es viable, por lo que la
milpa se mantiene para el autoconsumo.

Al quedarme sola, tuve que trabajar con esfuerzo en mi
parcela, afilando mi machete y enfrentando críticas de
algunos hombres de la comunidad que desaprobaban que
una mujer trabajara la milpa. No les hice caso y con el tiempo
llegué a tener cargos en proyectos comunitarios.

Siembro 15 kg de maíz desde el 1 de diciembre, utilizando
mi propia semilla, blanca y amarilla. Antes de sembrar, reviso
que no esté picada; mi medida es una taza por área.
Después, siembro con mis hijos y otras personas, preparando
comida para todos: caldito, durazno, tortillas hechas a mano,
tamales de frijol y puxiane. Ocho días después, revisamos
que ardillas y zanates no se coman las semillas; en caso
necesario, se realiza la resiembra.

Durante el crecimiento, hay que estar pendientes para
limpiar y evitar que el maíz se malforme. Comenzamos a
consumir elotes a finales de marzo. En abril, cuando empieza
a secarse, busco maíz para preparar pan de elote, tortillas
con hoja de guineo y atole agrio, siguiendo las recetas que
aprendí de mi madre.

Tengo un rezo en la milpa: enciendo una vela y la llevo a
la iglesia del Santísimo Sacramento, especialmente durante
la celebración de la Virgen de María Auxiliadora, pidiendo
abundancia para la cosecha. Las mujeres también participan
en la milpa, ya que consideran que es su alimento y sustento.
A veces no es fácil, porque la producción ya no es como
antes, pero siempre platicamos sobre cuándo sembrar,
limpiar y cargar leña. Los hombres realizan trabajos
jornaleros en la milpa.

Mi terreno es plano y además cultivo cedro, cacao,



50 51

naranja y plátano; es un lugar frío y siembro el maíz a la orilla
del río.

La milpa me ha enseñado a vivir, a valorar el consumo de
los alimentos, a preparar tortillas y a cuidar mis pavos y
pollos. A mis hijos les gusta la milpa, aunque tengan estudios.
Disfrutamos compartir, trabajar alegres y criar a nuestros
hijos con amor. La limpieza de la parcela me permite
reflexionar sobre lo que voy a hacer y cómo aprovechar el
terreno disponible. Esta es mi felicidad: enfrentar retos sin
caer, y dar y compartir lo que la tierra nos brinda.

Imagen 13. Maíz nativo.

Imagen 14. Convento de
La Asunción, uno de los
monumentos de más
calidad artística entre
los edificios dominicos de
la Provincia de los Zoques.



Reflexiones

52 53

La investigación sobre las “Prácticas ancestrales de colecta,
selección y resguardo de semillas nativas” realizada en Los
Sánchez, Chapultenango, Chiapas, nos permite valorar de
manera profunda el conocimiento ancestral como
patrimonio vivo de los pueblos originarios. La recopilación de
técnicas de selección, cuidado y resguardo de semillas, junto
con los rezos ceremoniales y las historias de mujeres zoques,
revela que la milpa es mucho más que un espacio productivo:
es un territorio de vida, memoria y resistencia cultural.

Al explorar estas prácticas, se evidencia cómo los
saberes tradicionales han sido históricamente
desvalorizados o colonizados por sistemas externos que
desconocen la relación íntima entre las comunidades y su
entorno. Sin embargo, la investigación demuestra que la
resiliencia de los pueblos originarios se sustenta en la
transmisión intergeneracional de conocimientos, en el
respeto a la naturaleza y en la práctica constante de rituales
que conectan lo espiritual con lo agrícola.

El papel de las mujeres en este contexto es
especialmente revelador. Sus experiencias y relatos
muestran que la conservación de las semillas, la
biodiversidad y los rezos dependen en gran medida de su
participación activa, su cuidado y su sabiduría. Cada semilla
seleccionada, cada oración y cada gesto de protección hacia
la milpa refleja un compromiso ético y espiritual con la tierra
y con las futuras generaciones.

Reflexionar sobre estas prácticas nos invita a
reconsiderar nuestra relación con la naturaleza y con la
cultura. Nos enseña que la preservación de la biodiversidad
es un acto de justicia, identidad y memoria histórica. La
milpa, en este sentido, se convierte en un símbolo de
sostenibilidad, resistencia y continuidad cultural, donde el
respeto por la tierra, las semillas y los saberes ancestrales se
traduce en un legado que fortalece la comunidad y
enriquece a todos quienes la observamos y aprendemos de
ella.

Imagen 15. Diálogo entre campesinas y campesinos, para
compartir experiencias en relación al sistema milpa. Realizado
en la comunidad de Los Sánchez, Chapultenango, Chiapas.



Palabras finales
Alma Patricia Soto Sánchez

SECIHITI/CIESAS Pacífico Sur/CITSAC

54 55

¡Somos hijas del maíz! Porque es desde los caminos que se
hacen para sembrar, cuidar, recoger, guardar las semillas,
alimentarnos que nos creamos/criamos como mujeres,
hombres, familias, como comunidades y como pueblos.
¡Somos maíz! Que en un mismo grano es pasado, presente y
futuro; camino andado y camino por andar. ¡Sin maíz no hay
país! Frase que toma sentido, colores, olores y sabores, al ir
leyendo la cosecha de historias de las señoras en la
comunidad de los Sánchez Chapultenango. Vamos
caminando junto a las mujeres acompañadas de sus
semillas, sus tierras, sus cocinas, sus familias y sus pueblos.

Así, a través de estas historias de las mujeres de maíz,
nos re-conocemos. Para algunos, quizá serán ventanas al
pasado – casi todas nuestras familias eran campesinas hace
dos generaciones – y podemos escuchar(nos) en esas
historias, que hacen eco en parte de nuestra(s) historias, y
que, desde su presencia y existencia, dan cuenta del trabajo
de las mujeres y hombres que abrieron brechas, y en
particular de las mujeres y niñas de los pueblos, que muchas
veces no se dejan ver, en su ser campesinas, y que ahora nos
toca poder escuchar y leer a través de estas líneas. Así como
la milpa, este folleto se hace a muchas manos, y a muchas
voces.

Re-conocernos en ese maíz que es parte de la familia y
de la comunidad nos invita a pensarnos desde ese maíz que
es creador y creación. El maíz, que como nosotros es de

múltiples colores, y que se produce año con año, con los
pueblos, que, a través de generaciones, de selección y
cuidado de semillas por las mujeres, es el mismo y es
diferente. Es además maíz que se teje con otros, con la
calabaza, el frijol, el tomate, el chile, los múltiples quelites, las
frutas silvestres; pero también con insectos y otros animales,
como tejones y jaguares.

El maíz es entonces propiciador de un sistema donde
habitamos desde múltiples formas, muchos y muchas,
aprendemos no sólo a vivir de la tierra, sino a convivir con
ella, con animales, con los guardianes, y de paso, con la luna,
las nubes y el clima, como dice doña Lluvia: “La milpa nos
enseña a vivir”.

Podemos entonces, pensar en el maíz, en presente, cómo
decía Hernández Xolocotzi (2007), estamos en presencia de
“laboratorios vivos”, que a pesar de los múltiples intentos por
arrebatárnoslo sigue viviendo en las casas y pueblos de
Chiapas, de México y de otros lugares de Latinoamérica. El
maíz, que como dice doña Lyz: “posee una energía femenina,
permite la continuidad de la existencia”. Así, al mismo tiempo
que las ancianas les hablan a las semillas, el maíz nos platica,
nos enseña y conversa con las mujeres. La milpa, que se
aprende desde niñas, como dice doña Alberta, es un lugar
que siguen habitando algunos niños y niñas en el pueblo de
los Sánchez.

Este texto, que podemos disfrutar, gracias al proceso
realizado por las y los integrantes de la Red de Guardianes
de la Milpa y de la Biodiversidad (REGMABI) - como parte de
la convocatoria del Centro de Investigación en Tecnologías y
Saberes Comunitarios (CITSAC)- nos invita a seguir



56 57

defendiendo y construyendo caminos para escuchar(nos) y
dialogar con el maíz, para que a través de él, sigamos
caminando en nuestra relación con los espacios y territorios
que habitamos, y para los que no estamos ahí, para que
sigamos caminando en el proceso de tejernos en las
distancias y reconocer sus luchas, esfuerzos y enseñanzas,
para que sigamos encontrándonos y haciendo posible la
defensa de la vida.

Así, al ir haciendo la lectura de este cuadernillo, también
podemos imaginarnos el futuro, de múltiples comunidades
con su maíz; además de pensar(nos) con ese maíz que
florece con el territorio y con el cuidado mutuo. Podemos
imaginarnos caminando la tierra, con las niñas y niños-hijas,
hijos, nietas y nietos-, desde y con los abuelos y abuelas, con
la luna, los bichos y los animales. Dibujamos horizontes de
futuro donde podamos seguir, como dice doña Alberta,
sintiéndonos felices y contentos cuando se siembra la milpa,
porque vamos a tener comida nosotros y nuestros animales.

Imagen 16. Diálogo entre campesinas y campesinos, para
conocer el mapa tseltal del municipio de Oxchuc, en
relación al sistema milpa. Realizado en la comunidad de
Los Sánchez, Chapultenango, Chiapas.

Imagen 17 Mazorcas, para la selección de semillas que permitirán
la siembra del próximo ciclo de siembra.



Cuadernillo de practicas ancestrales de colecta,
selección y resguardo de semillas nativas es un

proyecto apoyado con recurso del Centro de
Investigación en Tecnologías y Saberes

Comunitarios (CITSAC).




