Cuadernillo de practicas ancestrales
de colecta, seleccion y resguardo de
semillas nativas

Red de Guardianes de la Milpa y la Biodiversidad




REGMABI A.C
RED DE GUARDIANES DE LA
MILPAY DE LA BIODIVERSIDAD

Cuadernillo de practicas ancestrales de colecta,
seleccién y resguardo de semillas nativas

Los Sdnchez, Chapultenango

2024-2025

*Este proyecto fue apoyado con recurso del Centro
de Investigacion en Tecnologias y Saberes
Comunitarios (CITSAC)



Cuadernillo de practicas ancestrales de
colecta, seleccién y resguardo de semillas
nativas

REGMABI A.C. - Red de Guardianes de la Milpay la
Biodiversidad

Escrito por:

Jaime Arias Gémez, Dominga Alvarez Pablo ,Enrique
Sanchez, Maria Sanchez Alvarez, Lyz Sédenz, Ramona
Guzman Sanchez, Alberta Guzman Sanchez, Luvia del
Carmen Saenz Velazquez.

Coordinacién:

Lusbey Méndez Santiz
Disefio Editorial e ilustraciones por:

Katia Alejandra Gonzélez Garcia y Sergio Zared Wall Guzman
para Colectivo Me’ K’inubal.

CITSAC

REGMABI A.C
RED DE GUARDIANES DE LA
MILPAY DE LA BIDDIVERSIDAD

y Saberes Comunitarios

K'invbal

Centro de Investigacién en Tecnologias

Maria Sdnchez Alvarez

Claudia Irene Sdnchez Gémez

Lusbey Méndez Sdntiz

Adridn Pérez de la Cruz




| O
«%
%
«%
%
«%
%
%
%
%
%
%
%
%

Guardianas (es) de la milpa de la comunidad
de Los Sanchez, Chapultenango, Chiapas:

Por su generosidad al compartir sus conocimientos en
relacion con las prdcticas ancestrales de resguardo de
semillas nativas, que la lluvia, la tierra y el viento germinen
siempre. Su compromiso con la preservaciéon de la
biodiversidad y la transmision de saberes tradicionales ha
sido fundamental para la realizacién de esta investigacion.

Agradecemos también a la comunidad de Los Sdnchez,
por abrirnos sus hogares y parcelas, y por confiar en
nosotras (0s) al permitirnos aprender de sus experiencias y
conocimientos, fortaleciendo asi la memoria cultural de la
milpa.

Asimismo, expresamos nuestro mds sincero
reconocimiento al Centro de Investigacion en Tecnologias y
Saberes Comunitarios (CITSAC) por su valioso apoyo,
acompafiamiento constante y compromiso en cada etapa
del proceso. Agradecemos a la Dra. Alma Soto y a la Dra.
Brenda Bojorquez, cuya guia, acompafiamiento y
orientaciéon fueron fundamentales para la documentacion,
sistematizacion y difusion de las prdcticas ancestrales.

-Germinemos para que siga viva la sabiduria de la milpa-

Red de guardianes de la Milpa y de la Biodiversidad A.C.



‘ ' ‘ La tapisca del maiz 43

iINDICE “ Preparando mi propia semilla 46
Reflexiones 50
Presentacion 8 “ Palabras finaies 52

El papel fundamental de las mujeres en la milpa 10

Introduccién 12

Razas de maices nativos con respecto a los
municipios en los que participa la REGMABI 14

Prdcticas ancestrales de la colectq, seleccién y
resguardo de semillas nativas 16

Colecta, Seleccion y Resguardo de semillas nativas 18

Rezos como herencia cultural y espiritual

relacionados a la milpa 24
Ritual zoque para la siembra del maiz 27
El rezo que me ensefiaron mis abuelos 29
La vigilia de la espiga 31

Experiencias e historias de mujeres campesinas a
través de conversaciones para reconocer su

participacién en la milpa 34
El maiz, no solo es un grano 36
Mojk ore yomo/Mujer maiz 38

Sembrando el maiz 40




Presentaciéon

El presente Cuadernillo de Practicas Ancestrales de Colecta,
Seleccién y Resguardo de Semillas Nativas es el resultado de
un camino colectivo que entrelaza la voz, el trabagjo y la
memoria de las comunidades que dia a dia cuidan la tierra.
Surge como fruto del esfuerzo conjunto entre la Red de
Guardianes de la Milpa y de la Biodiversidad A.C. (REGMABI)
y las campesinas y campesinos de la comunidad de Los
Sdanchez, Chapultenango, Chiapas, con el acompafiamiento
del Centro de Investigacion en Tecnologias y Saberes
Comunitarios (CITSAC).

Este cuadernillo no solo documenta conocimientos
agricolas o técnicas de conservacion, sino que también
recoge los sentires, historias y espiritualidades que dan
sentido a la milpa como espacio de vida y sabiduria. La
milpa, mds que un sistema productivo, es una forma de
entender el mundo, una relacion de reciprocidad entre las
personas, la tierra y las semillas que nos alimentan.

A través de este proceso de investigacion comunitaria, se
escucharon las voces de mujeres y hombres que han
mantenido vivas las prdcticas ancestrales de colecta,
seleccién y resguardo de semillas nativas, transmitidas de
generacion en generacion. De igual manera, se reconocio el
papel fundamental de las mujeres campesinas, quienes con
su conocimiento, espiritualidad y cuidado cotidiano sostienen
el tejido de la milpa y de la comunidad.

En este andar, la REGMABI ha procurado tejer redes de
colaboracién entre las comunidades del Estado de Chiapas,
uniendo esfuerzos en favor de la conservacion de los maices
nativos, las semillas criollas y la biodiversidad. Este

()
%

Y
«%

Y
Y

«%

%

Y
Y

Y
%

Y
«Y

cuadernillo busca ser una herramienta para honrar y
compartir esos saberes, reafirmando que en cada semilla
habita una historia, una memoria y un futuro posible.

Asi, la lectora y el lector encontrard en estas pdginas las
prdcticas ancestrales de manejo de semillas, los rezos como
herencia cultural y espiritual, las experiencias e historias de
mujeres campesinas que dan vida a la milpa, y un conjunto
de reflexiones finales que invitan a valorar la sabiduria de los
pueblos originarios como patrimonio vivo de la humanidad.

Este trabajo es una invitacién a mirar la milpa con
respeto, a escuchar las voces del territorio y a reconocer que
cuidar las semillas es cuidar la vida misma.




El papel fundamental de las mujeres enla
milpa

Como parte del proceso de investigacion comunitaria
impulsado por la Red de Guardianes de la Milpa y de la
Biodiversidad A.C. (REGMABI), se llevd a cabo un
conversatorio  con mujeres campesinas zoques, Cuyo
propdsito fue reconocer y valorar su participacion en el
cuidado de la tierra, las semillas y la vida comunitaria. Este
espacio de didlogo permitié escuchar las voces, experiencias
y reflexiones de quienes, desde su cotidianidad, sostienen la
milpa y preservan los saberes heredados de sus ancestras.

Durante el encuentro, las participantes compartieron su
sentir y su hacer en torno a la milpa, destacando tres
aspectos fundamentales, en primer lugar, las mujeres se
reconocen como portadoras y transmisoras de saberes,
guardianas de la memoria viva que resguarda las prdcticas
agricolas, los rezos y las costumbres que mantienen el
equilibrio con la naturaleza.

En segundo lugar, las campesinas son generadoras de
cambios, pues su labor en la siembra, el intercambio de
semillas y la defensa del territorio constituye una accion
directa para la conservacién de las variedades criollas y la
proteccion de la biodiversidad. Finalmente, se subrayd la
importancia de reconocer las capacidades y aportes de las
mujeres, incluso cuando su participacion se desarrolla
principalmente en espacios considerados “privados”.

Qoo

Su trabagjo cotidiano, su cuidado y su sabiduria son
pilares fundamentales para la vida comunitaria y la
continuidad cultural del pueblo zoque. Este conversatorio
reafirmé que la milpa no solo es un espacio de produccion,
sino también un territorio simbdlico, espiritual y politico,
donde las mujeres sostienen el tejido de la vida y transmiten,
con sus manos Yy su palabra, los conocimientos que
alimentan a las futuras generaciones.




Introduccion

Derivado del estudio de investigacion “Prdcticas ancestrales
de colecta, seleccién y resguardo de semillas nativas”,
realizado en la comunidad de Los Sdnchez, municipio de
Chapultenango, Chiapas, por la Red de Guardianes de la
Milpa y de la Biodiversidad A.C. (REGMABI), financiado por el
Centro de Investigacion en Tecnologias y Saberes
Comunitarios (CITSAC), se logrd recopilar y documentar
valiosas prdcticas ancestrales relacionadas con la seleccion,
colecta y resguardo de semillas nativas. Asimismo, se
registraron los rezos ceremoniales vinculados con la
preservacion, siembra y cosecha de dichas semillas, asi
como las experiencias e historias de mujeres zoques que
participan activamente en el sistema milpa.

Este estudio permitié analizar criticamente los procesos
sociales que histéricamente han intentado colonizar los
saberes ancestrales, y al mismo tiempo, propicid una
reflexion colectiva sobre el papel fundamental de los pueblos
originarios en la conservaciéon de la biodiversidad, la
memoria cultural, la espiritual asociada a la milpa, y que
desde distintas geografias preservan y resguardan las
semillas nativas.

El presente cuadernillo nace de ese ejercicio de reflexion
y recuperacion de saberes. En sus pdginas se comparten las
prdcticas ancestrales de colecta, seleccion y resguardo de
semillas nativas, donde se describen los conocimientos,
técnicas y cuidados transmitidos de generacion en

o

generaciéon para asegurar la continuidad de la vida en la
milpa. También se incluyen los rezos como herencia cultural
y espiritual, manifestaciones vivas de una cosmovisién que
entrelaza el trabajo agricola con la gratitud y el respeto a la
Madre Tierra.

De igual manera, se recogen las experiencias e historias
de mujeres campesinas, narradas desde sus propias voces,
para reconocer su participacion, sabiduria y fortaleza dentro
del sistema milpa y en la transmision de saberes
comunitarios. Finalmente, en las reflexiones y palabras
finales, se comparten los aprendizajes y sentimientos que
emergieron durante el proceso, reafirmando la importancia
de mantener viva la memoria colectiva, los vinculos
comunitarios y el profundo respeto por la tierra y las semillas
que nos alimentan.

Imagen 1.

Mazorcas de maiz de
colores. Se observan
tonos intensos y variados,
caracteristicos de las
variedades nativas

que se cultivan
tradicionalmente en la
region zoque.



Razas de maices nativos con respecto a los
municipios en los que participala REGMABI

La Red de Guardianes de la Milpa y de la Biodiversidad A.C.
(REGMABI) ha procurado tejer una amplia red de
colaboracion con campesinas y campesinos del Estado de
Chiapas, fortaleciendo los lazos de trabajo colectivo en torno
al cuidado de la tierra y la preservacion de la vida. En esta
ocasién, compartimos la experiencia de La Milpa zoque,
ubicada en la Sierra Madre de Chiapas, como un ejemplo del
compromiso comunitario en la conservacion de los maices
nativos, las semillas y la biodiversidad que sustentan nuestra

HEGMARIAC J
RED DE GUARDIANES DE LAWY |
I LA HIODIVERSEDATY

E3 Chapulienanga
[ La concordia
B Oxchue

B Motozintia
Bl Tila

. [0 Salto de agua

S SN [ Chiapas

Razas de maices natives
LA CONCORDIA ES;‘.?Z'"“*
. CHAPULTENANG
Comitece Comitaco Comileca

. .2 £ Tepacinlla Cubano Amarito Tuxpeda
cultura y alimentacion. - Tuaeho Tohua Metozinteco
- andedia Tepacintia Cheluefio
Tehua Tuxpefia Tahus
Vandedia Mountain

Zapalole Grande  yaliow

A continuacion, se presentan las razas de maices nativos

SAL:O DE AGLA QXCHUC

. s L L .. Rl Tel ge Allura Comiteco

identificadas en los distintos municipios donde participa la Ol Mo
. . . sy Tuxpafio

REGMABI, evidenciando la riqueza genética y cultural que se Yot

mantiene viva gracias al conocimiento y dedicacion de las y

los guardianes de la milpa.
9 P Mapa 1. Elaborado por: Ing. Adrian Pérez de la Cruz.

-




En este apartado se describen las prdcticas ancestrales de

1,& colecta, seleccion y resguardo de semillas nativas,
‘ a transmitidas por generaciones en la comunidad de Los

Sd&nchez, municipio de Chapultenango, Chiapas. Estas
‘Q": prdcticas representan no solo un conjunto de técnicas

agricolas, sino también un legado cultural que refleja la
profunda conexidn entre las familias campesinas y la tierra

‘Q": que las sostiene.

En esta comunidad, la cosecha del maiz no es solo un
‘Q"? acto productivo: es un momento sagrado que marca el cierre
de un ciclo y la preparaciéon de otro. Cada accién que
acompafia la colecta, la seleccion y el resguardo de las
‘Q": semillas tiene un significado cultural, espiritual y comunitario,
pues en ellas se guarda la memoria de los antepasados y la

esperanza de las generaciones por venir.

o b
‘ a La milpa, como espacio de vida y de saber, ensefia a
- quienes la trabajan a leer los tiempos de la naturaleza, a
‘Q’a reconocer las sefiales del cielo, el viento y la tierra. En ella se
cultiva no solo el maiz, sino también los lazos familiares, la
Qfﬁ, cooperacién entre campesinas y campesinos, y el respeto
‘ a profundo por la Madre Tierra. Por eso, cada etapa del
proceso desde la siembra hasta el resguardo de las semillas
Q"ﬁ’ estd guiada por prdcticas heredadas que reflejan una
‘ a sabiduria colectiva, la cual ha permitido conservar la

diversidad, fortaleza y vitalidad de los maices nativos.




Colecta, Seleccién y Resguardo de semillas
nativas

Inicio de la cosecha: Cuando llega el tiempo de la cosecha,
entre los meses de junio y julio, las familias campesinas se
preparan para recoger los frutos de su trabajo. En esta
época, las lluvias son intensas y las tempestades frecuentes,
por lo que la cosecha suele realizarse bajo el agua o entre los
charcos del campo. Este momento no es solo agricola, sino
también un tiempo de reflexién y gratitud hacia la tierra, los
antepasados y la milpa, que ha cuidado a la comunidad
durante todo el ciclo de siembra.

«% Doblado de la milpa: Para proteger los granos de la
humedad, las y los campesinos practican el doblado de
la milpa, una técnica ancestral que consiste en inclinar el
tallo de la milpa para evitar que el agua dafie por
completo las hojas y penetre en las mazorcas. Este acto
demuestra la sabiduria para manejar el clima y refleja un
profundo respeto por cada milpa, entendiendo que el
maiz no es solo alimento, sino un ser vivo que aporta
energia y sustento a la comunidad.

% Tapisca y recoleccién: Cuando llega el tiempo de la
tapisca, las familias de Los Sdnchez observan la luna
menguante, considerada propicia para recoger las
mazorcas, ya que se cree que en esta fase el maiz
conserva mejor su energia vital. La recoleccion se realiza
cuidadosamente, seleccionando las mazorcas mds

-

()
%

Y
«%

Y
Y

«%

%

Y
Y

Y
%

Y
«Y

sanas y completas. Posteriormente, se llevan a casa,
donde se limpian de hojas humedas o dafiadas y se
cuelgan en espacios ventilados para que terminen de
secarse completamente. Este proceso es un ritual que
combina la observacion de los ciclos de la naturaleza
con la practica agricola, reforzando la conexion espiritual
con la milpa.

e Mazorcas humedas y consumo inmediato: Aquellas
mazorcas que vienen humedas o no alcanzaron a
secarse bien se colocan cerca del fuego del fogoén, donde
el calor permite conservarlas temporalmente. Estas se
destinan al consumo inmediato, pues “esas no durardn
mucho”, explican las campesinas. Esta prdctica
demuestra un conocimiento profundo del clima y del
comportamiento del grano, asegurando que ninguna
cosecha se pierda y que la comunidad tenga alimento
disponible mientras el resto del maiz se completa su
secado.

«® Aimacenamiento prolongado en el troje: Para el
almacenamiento a largo plazo, las mazorcas deben
estar completamente secas y limpias. Se guardan en el
troje, una construccion tradicional de madera o palma
que protege el maiz del exceso de humedad y de los
animales. “Antes se cosechaba mucho maiz”, recuerdan
los mayores, evocando tiempos en que las trojes se
llenaban hasta el techo. Hoy, el troje sigue siendo
simbolo de abundancia y resguardo, donde las semillas

C v o



esperan pacientemente el siguiente ciclo agricola y se
mantiene la memoria de la comunidad.

(37 Desgranado y preparacion de semillas: De las

mazorcas secas, se desgrana una parte para preparar el
nixtamal, base de la tortilla, el tamal y otros alimentos,
mientras que otra parte se reserva como semilla para el
préoximo afo. Estas semillas se guardan en bolsas de
manta o costales bien cerrados, y se usan solo durante
un ciclo, asegurando su frescura Yy capacidad
germinativa. Este acto de separacién es un conocimiento
transmitido por generaciones y constituye un acto de
cuidado y preservacién de la vida futura.

% Proteccién del maiz: El cuidado del maiz continva
incluso después de la cosecha. Las familias colocan
espantapdjaros o plantas olorosas alrededor del terreno
para ahuyentar a los animales, aunque también se
practica el respeto hacia ellos. “A veces nos ataca la tuza,
pero le damos permiso para que coma un poco Yy Nos
deje lo necesario para nosotros”, cuentan con serenidad.
Esta actitud refleja la relacién de reciprocidad con la
naturaleza, en la que se entiende que compartir es parte
de la sostenibilidad de la vida.

(g5 Selecciéon de semillas: Durante la tapisca se realiza
la seleccion de semillas, un momento crucial para la

-t

()]
%

Y
Y

«%
Y

Y

«Y

Y
%

Y
Y

Y
Y

conservacion del maiz. Mujeres y hombres campesinos
examinan cada mazorca, eligiendo aquellas con granos
completos, de color intenso y sin picaduras. La textura y
el brillo del grano indican su vitalidad. “Seleccionar las
semillas es un proceso importante, dicen —no todas las
que parecen buenas lo son. Hay que tocarlas, sentir su
fuerza”. Esta prdctica asegura que las mejores semillas
se utilicen para el ciclo siguiente, manteniendo la calidad
y diversidad del maiz nativo.

™ Mejora de semillas: Algunos campesinos dedican
afios a perfeccionar sus semillas. “Para que salga una
semilla mejorada se requiere de quince o dieciséis afios.
Yo llevo cuatro afios seleccionando mis semillas. Mis
mazorcas son buenas, dan dos en la misma mata”,
comparte un campesino. Este trabajo paciente
demuestra que la mejora del maiz nativo depende del
conocimiento acumulado y del tiempo dedicado a la
tierra, no de laboratorios ni transgénicos, y es un reflejo
del compromiso de la comunidad con la preservacion de
Su patrimonio genético.

™ Rotacién de cultivos y cuidado del suelo: La
rotacion de cultivos es otra prdctica fundamental que
mantiene la fertilidad del suelo y protege las semillas.
“Para proteger nuestras semillas es importante rotar los
cultivos®, explican las campesinas. Ademds, se evita
fumigar, porque “al matar el monte también matamos
otras plantas que nos sirven de alimento o medicina”,

CEs



recurriendo a métodos naturales de control de plagas y
malezas. Esta prdactica demuestra la comprension
ecolodgica de la milpa y su sostenibilidad a largo plazo.

o™ Intercalado con drboles y frutales: La milpa
también se intercala con drboles y frutales, fortaleciendo
la biodiversidad y evitando el monocultivo. “Sembrar los
drboles para que crezcan se puede hacer junto con la
milpa. Yo tengo zapote, naranja, guandbana, mandarina,
cacaté.. asi no caemos en el monocultivo”, comenta una
mujer campesina. Este sistema mixto asegura alimentos
durante todo el afio y protege el equilibrio ecolégico del
terreno.

«%% Asoleado de semillas: Antes de guardar las semillas,
se realiza la asoleada, exponiéndolas al sol para eliminar
la humedad y prolongar su conservacion. “Asolear la
semilla permite conservarla mejor, tanto el maiz como el
frijol. Cada afio sembramos nuestras propias semillas,
eso también es protegerlas”, afirman las familias. Este
proceso también refuerza la relacion de respeto y
cuidado con la semilla, que es vista como ser vivo.

«%9 Intercambio de semillas: Finalmente, se practica el
intercambio de semillas entre familias y comunidades,
manteniendo viva la red de cooperaciéon. “Casi todos
tenemos nuestras semillas y nos gusta cambiarlas, o

C s

()
%
%
%
%
%
%
%
%
%
%
«%
%
%

cuando alguien no guardd la suya, le damos un poco.” De
esta forma, las semillas se mueven, se adaptan, se
multiplican y se fortalece la diversidad genética y los
lazos comunitarios, asegurando la continuidad de la vida
y la memoria de la milpa.

Estas acciones, encierran un profundo conocimiento del
entorno y una relacién intima con los ciclos naturales. Cada
prdctica representa un gesto de respeto y reciprocidad hacia
la tierra, que no solo provee alimento, sino también identidad,
memoria y continuidad cultural.

Asi, las prdacticas ancestrales de colecta, seleccion y
resguardo de semillas son mucho mds que labores agricolas:
son actos de cuidado, resistencia y amor hacia la vida
misma, expresiones vivas del vinculo entre los pueblos y su
territorio, donde cada semilla guardada es una historia, una
ofrenda y una promesa de futuro.

Imagen 2. Mazorcas de
maiz nativo, resaltan la
diversidad  genética y
cultural del mafz ancestral,
que transmiten la riqueza
agricola 'y el valor
_ Simbolico del mafz en la
Y T %' comunidad zoque.

CE B



[ )

Y

«Y
Y

Y
Y

Y

En este apartado se comparte como los rezos y ceremonias
en la comunidad zoque constituyen una herencia cultural y
espiritual profundamente ligada a la milpa. La espiritualidad
de hombres y mujeres se manifiesta en una relacion intima
con la naturaleza, donde cada ser del territorio cumple un
papel y merece respeto. Esta conexion no solo revela la
esencia del ser humano, sino que también se refleja en la
resistencia cultural de los pueblos, pues comprender y
proteger el entorno es esencial para la vida comunitaria.

La milpa, ademds de proveer alimentos y nutrientes para
el cuerpo, fortalece el alma, proporciona energia vital y
sostiene el espiritu para enfrentar las adversidades diarias,
tanto a nivel individual como colectivo. El maiz, considerado
un grano sagrado, es objeto de cuidado y veneracion. Se le
honra en cada etapa de su ciclo de vida y se le llora al
momento de consumirlo, porque su sacrificio es necesario
para la vida. Los abuelos y abuelas transmiten a los nietos y
a otros miembros de la comunidad la importancia del
respeto hacia el maiz, ensefiando que cada grano tiene
sentimientos, observa nuestras acciones y siente la soledad
cuando es abandonado o desperdiciado. Asi se fomenta la
gratitud y el cuidado de los alimentos, promoviendo la
armonia en la convivencia comunitaria.

Durante la siembra, se realiza un didlogo simbdlico con la
naturaleza: se pide perddn al maiz por morir para dar vida a
la planta, y se solicita permiso a la madre tierra por abrir su
seno para depositar la semilla y protegerla durante su
crecimiento. Asimismo, se pide a los animales del monte que
respeten las semillas, al viento que dirija su camino, al sol que
ilumine su desarrollo y a todos los entes del territorio que
protejan la futura cosecha, que luego alimentard a la

G = o



comunidad.

La espiritualidad se expresa también en la gratitud
constante hacia la naturaleza. Cuando la cosecha es buena,
se agradece a la tierra, a las semillas, a los animales y a los
guardianes de los montes, de la lluvia y del viento,
reconociendo que la vida de la milpa depende del equilibrio
y la cooperacion con todos los elementos del entorno. De
esta manera, los rezos y ceremonias no solo conectan a las
personas con el maiz y la milpa, sino que también refuerzan
la identidad cultural, el respeto por el territorio y la
continuidad de los saberes ancestrales.

Imagen 3. Diversidad de
semillas, regiéon zoque.

| O
«%
%
«%
%
«%
%
%
%
%
%
%
%
%

Ritual zoque para la siembra del maiz

Jaime Arias Gé6mez*

..Ya jama kdsi, ya tzayi kdsi, n@ ja’poyu no’a

¢Ti” koroya nd jé’poyu?,

jomi matzy taje @j nkutkuy

Aj ojspa pd&’nojtzyi najs kapdajkdsi ijtupatzi

Tenhte te ke’na &j njama,

Ke’na &j njo’kpa,

ku’tkuy, &j ntzejkoroya...

..En esta luz del dia, en esta tarde, estoy prendiendo mi vela
¢Por qué estoy prendiéndola?

Porque mafiana iré a perforar la tierra para mi comida,

Soy un hombre con hambre encima de esta tierra donde vivo,
el maiz es la mirada de mi dia,

es la mirada de mi espera,

la comida para mi estébmago...

Este es un fragmento de una extensa oracion sagrada que
se realiza en un ritual a nuestra tierra para solicitar permiso
y nos conceda bendicién en la siembra del maiz. El rezo se
efectua un dia antes cuando el sol en la tarde estd por
ocultarse. Entonces, el sefior responsable de la familia en
solitario se ubica en un espacio idéneo de la casa, después
se arrodilla mirando hacia abajo, enfrente de él mismo
siembra una vela y la prende mientras inicia la oralidad en un
tono discreto.

La velaencendida es una ofrenda a la sagrada tierra que
provee vida humana y alimento para los hombres y mujeres.

<



La flama a través de su comportamiento y consumo de la
parafing, es un medio para recibir mensajes de energias
divinas a nuestra vida terrenal.

La primera sefial del fragmento de la oracion sagrada es
indicar que la persona en la claridad de la tarde estd
prendiendo una vela mientras da respuesta a una
interrogante de lo que va a realizar el dia siguiente, que es la
siembra del maiz. Después, menciona que la jornada de la
siembra es necesario perforar la tierra como una accion
necesaria para obtener el maiz, entonces se le avisa a la
tierra que reciba los granos y los regocije con energia
positiva, porque en ella se gestard un alimento necesario
para el cuerpo que tiene hambre.

*Es originario de Carmen Tonapac, Chapultenango. En 1982, con la erupcién del volcdn Chichén,
la comunidad zoque se traslada a Chiapa Corzo para fundar Nuevo Carmen Tonapac.
Actualmente ha publicado diversos documentos relacionados con el tema de la lengua y cultura
zoque, vinculacion comunitaria, modelo educativo intercultural, filosofia de la vida zoque y el uso
de las tecnologias en la regién zoque.

Imagen 4. Campesino e investigador zoque

CE B

| O
«%
%
«%
%
«%
%
%
%
%
%
%
%
%

El rezo que me enseiiaron mis abuelos
Dominga Alvarez Pablo*

Tengo 64 afios y actualmente trabajo en la Casa de la Mujer
Indigena, en el drea de parteria. Mi familia estd conformada
por pocas personas; ahora somos solo mi esposo, mi hija
Alondra y yo. Alondra nos visita cada quince dias, y mis otras
hijas también llegan durante las vacaciones o en fechas
especiales, como la Navidad.

Mi familia participa activamente en la milpa. Desde antes,
nos ensefiaron cémo trabajar la tierra, y yo también llevo a
mis hijos para ensefiarles a sembrar yucas y a limpiar los
cultivos. Ellos aprenden, y cuando les digo que vayamos a
trabajar, siempre van conmigo. Mi milpa estd muy cerca de
mi casa, a unos 15 minutos caminando, y estd dividida en dos
partes. Toda mi familia participa: los hombres trabajan en la
tierra y las mujeres nos quedamos en la casa, preparando y
atendiendo la comida. Cuando uno va a trabajar en la milpa,
se viene con hambre, asi que preparamos agua fresca de
fruta de temporada, frijolitos y un buen caldo. Entre nosotras,
las mujeres, nos ayudamos, nos prestamos dpoyo Yy nos
turnamos, tal como me ayudaron a mi cuando empecé.

Antes de sembrar, hacemos un rezo, una prdctica que
aprendi de mis abuelos, con quienes aun convivi. Mi abuelo,
que era muy devoto, siempre iba a la iglesia temprano y,
como duefio de la milpa, encendia una veladora y daba
gracias al Sefior antes de que comenzara el trabajo. El pedia
que todo estuviera bien y regresaba después a supervisar a

<P



quienes trabajaban la tierra. Durante la cosecha, también se
lleva una ofrenda a la iglesia: la primera cosecha se entrega
como acto de agradecimiento.

Estos rezos se realizan en nuestra lengua, el zoque, y a
veces acomparian los sonidos del viento. Pedimos a Dios que
le dé fuerza a la milpa, que la proteja y que no ocurra ningun
daflo. Es una prdctica que refleja respeto, gratitud y la
profunda conexidon espiritual que tenemos con la tierra y los
frutos que nos brinda.

*Originaria de Chapultenango, Chiapas. Partera y campesina.

Imagen 5. Campesina zoque

La vigilia de la espiga

Enrique Sanchez*

A mi me gusta conservar la semilla en mi parcela. Mi hija
Celia, que estudié agronomia, me ensefid como hacerlo, pero
hay una preocupacion: muchas personas prefieren mads
zacate y el monocultivo, porque es mds facil, ya que se mete
ganado y se convierte en un zacatal. Sin embargo, yo estoy
acostumbrado a trabajar mi milpa, sembrando mi elote y mi
maiz, y también calabaza y chayote. Mi milpa estd a menos
de un kilémetro de mi casa. Para mi, el maiz es el alimento
bdsico, y de la milpa se obtienen diferentes productos: masa
para el pozol, tortillas, pinole, tamales siete camisas,
verduras, frijol, y también alimento para los animales, como
gallinas y perros. Pero, sobre todo, hago la milpa para la
familia y para el autoconsumo.

Antes, la milpa se rozaba y quemaba, porque habia
mucha tierra disponible. Se sembraban grandes cantidades;
yo solia sembrar entre 70 y 80 kg de semilla en 4 a 5
hectdreas. Hoy en dia, solo se siembra una hectdrea, ya que
tenemos menos ayuda y los jévenes ya no se involucran
como antes. Por eso invitamos a los jovenes a trabajar con
nosotros: a limpiar la milpa, a tapiscar, a doblar y a cargar el
maiz, para que vean coémo se hace y puedan aprender estas
practicas.

Para mi, la milpa es fundamental para conservar los
alimentos para la familia y la comunidad. Ademds,
representa un ahorro en especie, porque en el campo

-t



tenemos mds comida que dinero.

En cuanto a los rezos, es importante que antes de tocar
la tierra se ore. Pedimos permiso al Sefior, solicitando que los
animales se retiren del lugar. Encendemos una veladora
frente a la imagen del Altisimo, para que no haya peligros,
como culebras, cuando comenzamos a sembrar. Al terminar
la tapisca, nos persignamos y agradecemos a Dios; también
vamos d la iglesia para expresar nuestro agradecimiento.

El 8 de septiembre se realiza la vigilia de la espiga, un
ritual de adoraciéon nocturna de origen mexicano, basado en
tradiciones del Antiguo Testamento. Este ritual tiene un doble
objetivo: dar gracias por los frutos de la tierra en la época de
la cosecha y permitir que cada familia haga sus ofrendas,
que pueden incluir frijol, maiz u otros productos cultivados.

*Profesor jubilado, campesino con ciclos de experiencia de la siembra de la milpa.

Imagen 6.
Campesino zoque

Imagen 7.

Maiz nativo

Manos desgranando una
mazorca de maiz nativo




[ )

«%
%
«%
%
«%

Y

%
%
%
%
%
%

Y
Y

En la milpa, cada surco, cada planta y cada semilla refleja no
solo el trabajo de la tierra, sino también la sabiduria y la
memoria de quienes la cultivan. Las mujeres campesinas de
la comunidad de Los Sdnchez desempefian un papel
fundamental en este sistema agricola y cultural: son
guardianas del maiz, transmisoras de saberes ancestrales y
cuidadoras de los ciclos de vida que se entrelazan en la
milpa.

A través de conversaciones y relatos, estas mujeres
comparten sus experiencias, historias y aprendizajes,
permitiéndonos conocer cémo su trabajo cotidiano sostiene
la produccion de alimentos, protege la diversidad de semillas
y fortalece los vinculos comunitarios. Su participaciéon va mds
alléd de la labor fisica en el campo; implica cuidado,
observacion, toma de decisiones y una profunda conexion
con la tierra y los ciclos de la naturaleza.

En este apartado, se muestran las voces de estas
mujeres como protagonistas de la milpa, reconociendo sus
conocimientos, prdcticas y contribuciones. Cada historia
revela la importancia de su papel en la conservacion de la
biodiversidad, en la transmision cultural de la comunidad y
en la preservacion de la identidad y la memoria colectiva,
donde cada semilla, cada cosecha y cada gesto de cuidado
representa un acto de amor hacia la tierra y hacia quienes
dependen de ella.



El maiz, no solo es un grano

Maria Sdnchez Alvarez*

Soy de la comunidad Los Sdnchez, del municipio de
Chapultenango, Chiapas; soy zoque, al igual que todos los
que vivimos aqui. Mi familia estd integrada por Daniel, Rocio,
Miguel y Xukxu, mis hijos y mi pareja. Nosotros no haciamos
milpa por separado, sino que se trabajaba junto con mi
papd. Desde muy pequefia acompafaba a mi bisabuelo
Trinidad, a quien recuerdo con mucho amor, porque ir a la
milpa es también recordar los momentos felices. El nos
contaba historias de la familia y nos daba consejos sobre la
importancia de cuidar la naturaleza, cémo sembrar los
alimentos y en qué tiempo hacerlo. Siempre nos llevaba a la
milpa, donde cultivaba gran variedad de alimentos: quelites,
chile, tomate, cebollin, chipilin, yerbasanta, perejil y frutas
silvestres que crecian por si solas. Algunos los plantaba y
otros los cuidaba. Cada vez que tumbaba un darbol para lefia,
sembraba otro alrededor de la parcela, porque no cualquier
arbol sirve para este fin. Habia que escoger bien: algunos
drboles almacenan demasiada agua y producen mucho
humo; otros no hacen brazas ni carbdn, y tampoco sirven.

Para mi, hacer la milpa es como ponerme a sofiar. No se
trata solo del maiz o de garantizar la comida, sino también
de conectar con la sabiduria y el conocimiento de la
naturaleza y su funcionamiento. Cuando ibamos a la milpa
siempre llevabamos alimentos preparados por mi abuelaq,
quien nos ensefd a aprovechar el maiz y el frijol en todas sus
fases. Por ejemplo, cuando el maiz estaba tierno, se
preparaban los jilotillos en caldo de pollo o se asaban en las

-

brasas; cuando salian los elotes, se hacian tamales dulces y
salados, a veces con carne, a veces solo con frijol. También
se preparaban atoles simples, agrios o dulces; tortillas,
tostadas, pinole y polvillo, una mezcla de pinole con cacao,
que se usaba para atole en eventos especiales, bodas,
bautizos y ceremonias religiosas, incluso para festejar o
despedir a los muertos.

Nosotros consideramos que el maiz no es simplemente
un grano; es sagrado, porque nos acompafia desde que
nacemos. Las abuelas nos colocaban maiz rojo en forma de
pulsera en la mufieca o en la cabecera de nuestras camas,
como un espiritu que nos cuida.

* Maria Sdnchez Alvarez, es licenciada en Derecho y Maestra en Defensa de los Derechos
Humanos por la Universidad Auténoma de Chiapas (UNACH), quien se ha dedicado al trabajo de
organizacién comunitaria.

Imagen 8. Campesina e
investigadora zoque



Mojk ore yomo/Mujer maiz

Lyz Saenz*

Las experiencias acerca del vinculo entre la mujer y el maiz
son variadas, me atrevo a sugerir que en gran parte tienen
que ver con el contexto y la cultura, en tal sentido, para los
zoques de mi comunidad de origen, la primera es la relacion
que se tiene con la semilla que aprendi a verla con una vision
antropomorfica. Al considerar que el maiz posee una energia
femenina, permite la continuidad de la existencia.

En los relatos orales que escuché de la gente mayor,
dijeron que el maiz puede tomar la forma de una nifia o una
mujer adulta. Estas caracteristicas  atribuidas  estd
relacionado al proceso del crecimiento de la milpa hasta
llegar a la cosecha, que es la madurez de un ciclo iniciado
desde la siembra.

De acuerdo al relato oral, el maiz escucha y siente, de alli
gue mi madre, durante mi infancia me hacia levantar los
granos que se esparcian de manera accidental en la parcela,
durante la cosecha. Ella decia que dejar granos tirados
provocaba el llanto de la madre maiz. Después de yo
levantard los maices, mi madre revisaba con esmero y
mucho cuidado. Lograba encontrar lo que mis hermanos y
yo no éramos capaces de ver. También nos contaba historias
del maiz llorando en otros lugares por haber sido olvidado. Y
eso era un maltrato. En esos casos, la guardiana del maiz se
marchaba. Una vez que se fuera, significaba que ya no
habria cosechas abundantes en esas tierras.

-

Eso es desde la parte oral, desde una forma de aprender
a tener cuidado. Ahora desde mi experiencia como ore
yomo/mujer zoque, tuve la fortuna de sentirme muy cercana
a la cosecha del maiz, que pude experimentar junto a otras
mujeres de la comunidad quienes tejian un vinculo
respetuoso y aun lo hacen desde la siembra, la cosecha y la
elaboracion de alimentos. Vi a las ancianas hablarles a las
semillas mientras desgranaban y antes de colocarla a la
tierra, el sembrador, en su mayoria hombres también les
hablaban a las semillas para que tuvieran buen crecimiento.
Se procuraba una relacion de respeto y honra a la siembra.
Hay una afirmacién que las mujeres de mi familia repetian y
que me acompafia hasta hoy, “si hay maiz tenemos vida
porque alli estd todo lo que necesitamos”.

*Escritora y docente de origen zoque. Nacié en Valtierra, Chapultenango, Chiapas. Habla, escribe
poesia y narrativa en su lengua materna ore tzame (zoque).

Imagen 9. Campesina y escritora zoque

-



Sembrando el maiz

Ramona Guzman Sanchez*

Soy de la comunidad San Pascual Bailén, Chapultenango,
Chiapas. Cuando me casé, me mudé a la comunidad de mi
esposo, Los Sdnchez, Chapultenango, donde todos somos
hablantes de la lengua zoque.

Aprendi sobre la milpa con mi papd, quien tenia su
trabajadero en el cerro llamado Loma Caballo, un lugar mds
alto y frio, retirado de aqui. Para llegar camindbamos cuatro
horas montafia arriba. Alli ibamos a trabajar con mi papd
cuando no teniamos clases, queddndonos de siete a quince
dias, llevando solo lo necesario: azucar, arroz, aceite y sopa
de pasta. Todo lo demds lo cultivdbamos en el lugar:
yerbamora, repollo, calabaza, frijoles como el bétil, tomates;
habia tanta variedad de frijol que no hacia falta mds.

Mi papd nos ensefaba qué hacer y cémo hacerlo. Con él
aprendi a sembrar maiz, frijol, calabaza, chipilin, cebollin,
chilacayote, repollo y otras plantas como la yerbamora.
También nos ensefid a usar la luna, a escoger la semilla
buena de maiz y frijol. Por la humedad de la regién, las
mazorcas deben estar bien secas y con las hojas limpias
para que se conserven por mds tiempo. Antes se cosechaba
mucho maiz, y solo utilizdbamos un veneno, no sabemos de
qué estd hecho, para espantar a los animales y proteger los
retofios, asegurando asf la siembra.

Lo que antes hacia con mi papd, ahora lo hago con mi
esposo. Vamos juntos a limpiar la siembra; en la rozadura

C oo 3

()

%

Y
«%

Y
Y

«%

%

Y
Y

Y
%

Y
«Y

solo participan los hombres y los muchachos grandes,
porque el trabajo es pesado: tumbar drboles y maleza no es
f&cil para una mujer, aunque hay algunas que lo hacen si no
tienen ayudantes. La limpieza es un trabajo colectivo,
manual, con machete; algunos usan herbicida, pero nosotros
preferimos hacerlo a mano.

En tiempo de siembra, que dura un dia, se necesitan de
siete a ocho personas; los hombres siembran mientras las
mujeres preparamos la comida: caldo de pollo, tamales
llamados siete camisas, tortillas y bebidas. Ese dia se
comparte la comida con quienes siembran y sus familias,
convirtiéndolo en un momento de convivencia y
cooperacion.

Las semillas que utilizamos son de aqui; el maiz se seca
bien y se guarda en el troje, mientras que las demas semillas,
frijol, calabaza, chipilin, cebollin y chile, se conservan en
bolsas solo por un afio, para el siguiente ciclo de siembra. Si
no tenemos semillas por una mala cosecha, buscamos
ayuda de alguien de la comunidad y se lo devolvemos
cuando se vuelve a cosechar. Nuestro maiz es de colores
blanco, amarillo, pinto y rojo; a veces intercambiamos
semillas para tener mds variedad. Para saber si una semilla
es buena, revisamos su corazoén: si estd negro, no sirve y no
se siembra.

En nuestra familia somos once personas: mi esposo, seis
hijos varones y tres hijas; los mayores trabajan fuera. Lo que
sembramos nos alcanza no solo para la familia, sino también
para los animales. Cada afio sembramos casi lo mismo; si la
cosecha no es suficiente, compramos un poco de maiz. Con
el maiz preparamos pinole, tortillas, tamales de pollo, frijol o

C oA



mole, bebidas como el pozol y otras preparaciones. Ver que
la milpa va a dar bien me llena de alegria y gratitud. La
cosecha se lleva a la iglesia, donde se junta, se vende o se
hace trueque para gastos de la comunidad, y también se
entrega a enfermos y ancianos que ya no pueden trabajar.

Durante todo el ciclo, desde la siembra hasta la cosecha,
compartimos y cuidamos el maiz. Para protegerlo de
animales, colocamos espantapdjaros, cosas olorosas o
quimicos que lo alejen. La tuza, que también disfruta del
maiz, recibe una parte, siempre respetando la reciprocidad
con la naturaleza. Mis hijos que viven fuera preguntan si
estamos sembrando y nos ayudan cuando pueden;
eventualmente regresardn a vivir a la comunidad. Los
jévenes que se van a ganar dinero volverdn, porque aqui se
vive mejor y todos nos apoyamos mutuamente.

*Campesina y guardiana de las semillas.

Imagen 11. Practica ancestral de preservacion
de semillas nativas.

s

[ )

«%
%
«%
%
«%

Y

%
%
%
%
%
%

Y
Y

La tapisca del maiz
Alberta Guzman Sanchez*

*Guardiana de las semillas

En mi familia vivimos mi esposo, mi hijo y su esposa, junto
con mis dos nietas. Mi esposo es quien trabaja la milpa junto
con mihijo; el trabajadero estd a unos 10 minutos caminando
de aqui. Mientras platicamos, yo voy a tostar mi café
(muestra con su mano izquierda las brasas calientes en el
fogdn y el comal de barro donde se tuesta el café).

Nosotros cuidamos las semillas de maiz de manera
cuidadosa: sacamos las mazorcas cuando la luna estd
menguante, tal como nos ensefiaron los abuelos y nuestros
padres, y ahora nosotros se lo ensefilamos a nuestros hijos. Si
se cosecha el maiz con luna llena, es mds propenso a llenarse
de gorgojos o a picarse. También retiramos las hojas
humedas, amarillentas o dafiadas, porque estas afectan la
conservacion. La importancia de la luna es que ayuda a que
el maiz se mantenga en buen estado para el siguiente ciclo.

Cuando llega el tiempo de la cosecha, se espera la luna
menguante o cuando ya estd en su fase final, momento en
que comienza la tapisca del maiz. Las mazorcas se llevan a
la casa, donde se limpian cuidadosamente de hojas dafiadas
o0 humedas. Se asegura que estén sanas y bien cubiertas
para evitar dafios, Yy luego se realiza el tejido del maiz para
construir la troje, que puede ubicarse en alguna esquina de
la casa o, a veces, en el campo, donde se levanta una
pequefia construccion para el almacenamiento. Para
proteger las mazorcas, usamos polvo de Foley que evita que

-



pulgones, hormigas y otros insectos invadan el maiz.

Si la troje se hace al aire libre, se tapa con pldstico para
evitar que la humedad del aire dafie las mazorcas. Aquellas
que vienen humedas o no se han secado completamente se
cuelgan cerca del fuego; estas se destinan al consumo
inmediato, porque no se conservardn por mucho tiempo.

Aprendi a ayudar, sembrar y cuidar el maiz desde nifia,
porque nos llevaban a trabajar y colaborar en la limpieza de
la milpa y en el monte. Ya de grande, ayudamos a
seleccionar las semillas. Durante la siembra, los hombres se
encargan de limpiar el terreno y sembrar, mientras las
mujeres preparamos las tortillas, el caldo de pollo, los
tamales de frijol y el café.

Para sembrar se requieren de 7 a 8 personas. La siembra
se mide por kilo de semilla, no por hectdrea. Antes de
sembrar, se aplica polvo sobre las semillas para protegerlas
de los animales. Asimismo, cuando brotan, vigilamos que los
animales no coman las plantitas. El rendimiento del maiz no
lo controlamos nosotros, estd en manos de Dios; nosotros
hacemos nuestra parte, y el resto queda en sus manos. Con
buenas cosechas logramos cubrir el ciclo siguiente de
siembra. El maiz se consume en la familia y por nuestros
animales; cuando no alcanza, compramos en la tienda del
pueblo.

El maiz que tenemos es mayormente blanco, aunque
también contamos con pintos y rojos, pequefios. Me siento
alegre y contenta durante la siembra y la cosecha, porque sé
que tendremos alimento para la familia y para nuestros
animales, asegurando asi el sustento y la continuidad de
nuestra milpa.

C w3







Preparando mi propia semilla

Luvia del Carmen Saenz Veldzquez

Tengo 52 afios, naci el 2 de febrero de 1973 en Valtierra
Centro, municipio de Chapultenango, Chiapas.

Para mi, la milpa significa rozar, sembrar mi maiz y
cosechar para el consumo propio. Ademds del maiz, siembro
calabaza, frijol, cebollin, chayote, yuca, pldtano y otros
cultivos. Cuando estoy en la milpa, me siento alegre y
despejada; verla crecer me llena de tranquilidad y
satisfaccion.

Tengo cuatro hijos, una mujer y tres hombres, a quienes
ensefié¢ a sembrar y trabajar en la milpa. Comencé sola,
afilando mi machete y trabajando la parcela para salir
adelante. Les inculqué a mis hijos la importancia de trabajar
en la milpa, incluso mientras ellos asistian a la escuela; yo me
levantaba temprano para trabajar y ellos me seguian
después.

Aprendi de mis padres, quienes tenian un poco de café y
milpa. Yo ayudaba limpiando el café y aprendi a sembrar
desde pequefia. Mis hermanos migraron y fallecieron. Como
mujer, no recibi tierras, pero desde los 17 afios, junto con mi
pareja, comenzamos a sembrar nuestra propia milpa. Antes
la produccion era abundante y se podia vender; no se
usaban fertilizantes y el maiz se doblaba y desgranaba para
comercializarlo. Hoy, la venta ya no es viable, por lo que la
milpa se mantiene para el autoconsumo.

-

()

%

Y
«%

Y
Y

«%

%

Y
Y

Y
%

Y
«Y

Al quedarme sola, tuve que trabajar con esfuerzo en mi
parcela, afilando mi machete y enfrentando criticas de
algunos hombres de la comunidad que desaprobaban que
una mujer trabajara la milpa. No les hice caso y con el tiempo
llegué a tener cargos en proyectos comunitarios.

Siembro 15 kg de maiz desde el 1 de diciembre, utilizando
mi propia semilla, blanca y amarilla. Antes de sembrar, reviso
que no esté picada; mi medida es una taza por drea.
Después, siembro con mis hijos y otras personas, preparando
comida para todos: caldito, durazno, tortillas hechas a mano,
tamales de frijol y puxiane. Ocho dias después, revisamos
que ardillas y zanates no se coman las semillas; en caso
necesario, se realiza la resiembra.

Durante el crecimiento, hay que estar pendientes para
limpiar y evitar que el maiz se malforme. Comenzamos a
consumir elotes a finales de marzo. En abril, cuando empieza
a secarse, busco maiz para preparar pan de elote, tortillas
con hoja de guineo y atole agrio, siguiendo las recetas que
aprendi de mi madre.

Tengo un rezo en la milpa: enciendo una vela y la llevo a
la iglesia del Santisimo Sacramento, especialmente durante
la celebracién de la Virgen de Maria Auxiliadora, pidiendo
abundancia para la cosecha. Las mujeres también participan
en la milpa, ya que consideran que es su alimento y sustento.
A veces no es fdcil, porque la producciéon ya no es como
antes, pero siempre platicamos sobre cudndo sembrar,
limpiar y cargar lefia. Los hombres realizan trabajos
jornaleros en la milpa.

Mi terreno es plano y ademds cultivo cedro, cacao,

-



naranja y pldtano; es un lugar frio y siembro el maiz ala orilla
del rio.

La milpa me haensefado a vivir, avalorar el consumo de
los alimentos, a preparar tortillas y a cuidar mis pavos y
pollos. A mis hijos les gusta la milpa, aunque tengan estudios.
Disfrutamos compartir, trabajar alegres y criar a nuestros
hijos con amor. La limpieza de la parcela me permite
reflexionar sobre lo que voy a hacer y cémo aprovechar el
terreno disponible. Esta es mi felicidad: enfrentar retos sin
caer, y dar y compartir lo que la tierra nos brinda.

Imagen 13. Maliz nativo.

Imagen 14. Convento de
Lo Asuncion, uno de los
monumentos de  mds
calidad artistica  entre
los edificios dominicos de
la Provincia de los Zoques.




Reflexiones

La investigacion sobre las “Prdcticas ancestrales de colecta,
seleccién y resguardo de semillas nativas” realizada en Los
Sdnchez, Chapultenango, Chiapas, nos permite valorar de
manera profunda el conocimiento ancestral como
patrimonio vivo de los pueblos originarios. La recopilacion de
técnicas de seleccion, cuidado y resguardo de semillas, junto
con los rezos ceremoniales y las historias de mujeres zoques,
revela que la milpa es mucho mds que un espacio productivo:
es un territorio de vida, memoria y resistencia cultural.

Al explorar estas prdcticas, se evidencia cémo los
saberes tradicionales han sido histéricamente
desvalorizados o colonizados por sistemas externos que
desconocen la relaciéon intima entre las comunidades y su
entorno. Sin embargo, la investigacion demuestra que la
resiliencia de los pueblos originarios se sustenta en la
transmisién intergeneracional de conocimientos, en el
respeto a la naturaleza y en la prdctica constante de rituales
qgue conectan lo espiritual con lo agricola.

El papel de las mujeres en este contexto es
especialmente revelador. Sus experiencias y relatos
muestran que la conservacion de las  semillas, la
biodiversidad y los rezos dependen en gran medida de su
participacién activa, su cuidado y su sabiduria. Cada semilla
seleccionada, cada oracion y cada gesto de proteccion hacia
la milpa refleja un compromiso ético y espiritual con la tierra
y con las futuras generaciones.

Qo2 o

Reflexionar sobre estas prdcticas nos invita a
reconsiderar nuestra relaciéon con la naturaleza y con la
cultura. Nos ensefia que la preservacion de la biodiversidad
es un acto de justicia, identidad y memoria histérica. La
milpa, en este sentido, se convierte en un simbolo de
sostenibilidad, resistencia y continuidad cultural, donde el
respeto por la tierra, las semillas y los saberes ancestrales se
traduce en un legado que fortalece la comunidad y
enriquece a todos quienes la observamos y aprendemos de
ella.

Imagen 15. Didlogo entre campesinas y campesinos, para
compartir experiencias en relaciéon al sistema milpa. Realizado
en la comunidad de Los S&nchez, Chapultenango, Chiapas.

-



Palabras finales

Alma Patricia Soto Sanchez
SECIHITI/CIESAS Pacifico Sur/CITSAC

iSomos hijas del maiz! Porque es desde los caminos que se
hacen para sembrar, cuidar, recoger, guardar las semillas,
alimentarnos que nos creamos/criamos como mujeres,
hombres, familias, como comunidades y como pueblos.
iSomos maiz! Que en un mismo grano es pasado, presente y
futuro; camino andado y camino por andar. iSin maiz no hay
pais! Frase que toma sentido, colores, olores y sabores, al ir
leyendo la cosecha de historias de las sefioras en la
comunidad de los Sdnchez Chapultenango. Vamos
caminando junto a las mujeres acompafiadas de sus
semillas, sus tierras, sus cocinas, sus familias y sus pueblos.

Asi, a través de estas historias de las mujeres de maiz,
nos re-conocemos. Para algunos, quizd serdn ventanas al
pasado - casi todas nuestras familias eran campesinas hace
dos generaciones - y podemos escuchar(nos) en esas
historias, que hacen eco en parte de nuestra(s) historias, y
que, desde su presencia y existencia, dan cuenta del trabajo
de las mujeres y hombres que abrieron brechas, y en
particular de las mujeres y nifias de los pueblos, que muchas
veces no se dejan ver, en su ser campesinas, y que ahora nos
toca poder escuchar y leer a través de estas lineas. Asi como
la milpa, este folleto se hace a muchas manos, y a muchas
voces.

Re-conocernos en ese maiz que es parte de la familia y
de la comunidad nos invita a pensarnos desde ese maiz que
es creador y creacion. El maiz, que como nosotros es de

-

()

%

Y
«%

Y
Y

«%

%

Y
Y

Y
%

Y
«Y

multiples colores, y que se produce afio con afio, con los
pueblos, que, a través de generaciones, de seleccion y
cuidado de semillas por las mujeres, es el mismo y es
diferente. Es ademds maiz que se teje con otros, con la
calabaza, el frijol, el tomate, el chile, los multiples quelites, las
frutas silvestres; pero también con insectos y otros animales,
Ccomo tejones y jaguares.

El maiz es entonces propiciador de un sistema donde
habitamos desde multiples formas, muchos y muchas,
aprendemos no soélo a vivir de la tierra, sino a convivir con
ella, con animales, con los guardianes, y de paso, con la luna,
las nubes y el clima, como dice dofia Lluvia: “La milpa nos
ensefia a vivir”.

Podemos entonces, pensar en el maiz, en presente, cobmo
decia Herndndez Xolocotzi (2007), estamos en presencia de
“laboratorios vivos”, que a pesar de los multiples intentos por
arrebatdrnoslo sigue viviendo en las casas y pueblos de
Chiapas, de México y de otros lugares de Latinoamérica. El
maiz, que como dice dofia Lyz: “posee una energia femenina,
permite la continuidad de la existencia”. Asi, al mismo tiempo
que las ancianas les hablan alas semillas, el maiz nos platica,
nos ensefia y conversa con las mujeres. La milpa, que se
aprende desde nifias, como dice dofa Alberta, es un lugar
que siguen habitando algunos nifios y nifias en el pueblo de
los Sanchez.

Este texto, que podemos disfrutar, gracias al proceso
realizado por las y los integrantes de la Red de Guardianes
de la Milpa y de la Biodiversidad (REGMABI) - como parte de
la convocatoria del Centro de Investigaciéon en Tecnologias y
Saberes Comunitarios (CITSAC)- nos invita a seguir

-



defendiendo y construyendo caminos para escuchar(nos) y
dialogar con el maiz, para que a través de él, sigamos
caminando en nuestra relacién con los espacios y territorios
que habitamos, y para los que no estamos ahi, para que
sigamos caminando en el proceso de tejernos en las
distancias y reconocer sus luchas, esfuerzos y ensefianzas,
para que sigamos encontrdndonos y haciendo posible la
defensa de la vida.

Asi, al ir haciendo la lectura de este cuadernillo, también
podemos imaginarnos el futuro, de multiples comunidades
con su maiz; ademds de pensar(nos) con ese maiz que
florece con el territorio y con el cuidado mutuo. Podemos
imaginarnos caminando la tierra, con las nifias y niflos-hijas,
hijos, nietas y nietos-, desde y con los abuelos y abuelas, con
la luna, los bichos y los animales. Dibujamos horizontes de
futuro donde podamos seguir, como dice dofia Alberta,

sintiéndonos felices y contentos cuando se siembra la milpa,
porgque vamos a tener comida nosotros y nuestros animales.

PR oY -, B e e g S

Imagen 16. Diglogo entre campesinas y campesinos, para
conocer el mapa tseltal del municipio de Oxchuc, en
relacion al sistema milpa. Realizado en la comunidad de
Los Sanchez, Chapultenango, Chiapas.

AN

RIY!

J:.!‘yb’j . "
iy

T

ney )

JUUENNAS

o oolle,

T}

L]

L

Imagen 17 Mazorcas, para la seleccion de semillassgue per
la siembra del proximo ciclo de siembra.

57/



Cuadernillo de practicas ancestrales de colecta,
seleccion y resguardo de semillas nativas es un
proyecto apoyado con recurso del Centro de
Investigacion en Tecnologias y Saberes
Comunitarios (CITSAC).




REGMABI A.C

RED DE GUARDIANES DE LA
MILPAY DE LA BIODIVERSIDAD

CITSAC

Centro'de Investigacion en Tecnologias
y Saberes Comunitarios




