


 

 

 

NUESTRA MEMORIA 

Saberes históricos identitarios de 

Xalatlaco  
 

 

 

 

Grupo Toquilnamic 

 

 

 

 

XALATLACO, ESTADO DE MÉXICO 2025 

 
 



Esta publicación fue elaborada, financiada y editada por el Grupo 

Toquilnamic con financiamiento parcial, revisión y asesoría del Centro 

de Investigación en Tecnologías y Saberes Comunitarios (CITSAC) y 

publicada el día 28 del mes de febrero de 2025. 

Clasificación THEMA: JBCC1 - Cultura popular

Materia: 000-Generalidades 

Tipo de contenido: Otro 

© D.R. 2025, Grupo Toquilnamic 

Avenida 16 de septiembre. Bo. San Juan.  

52680, Xalatlaco, Estado de México. Primera 

edición, 2025 

ISBN: 978-607-26894-1-1 

Editado y hecho en México 

Edited and made in Mexico 



 

Índice 
Presentación ........................................................................... 7 

Capítulo 1. Isabel Moctezuma y el linaje azteca en Xalatlauhco 13 

Hechos históricos anteriores a la llegada de los aztecas a 

Xalatlauhco ....................................................................... 13 

El emperador azteca Axayacatl y la triple alianza engrandecen a la 

provincia de Xalatlauhco .................................................. 24 

Capítulo 2.  El zapatismo en Xalatlaco ................................ 39 

Sus múltiples razones ....................................................... 39 

Otra mirada más al zapatismo en Xalatlaco ..................... 41 

Testimonio de Don Juan Estañón ..................................... 44 

La tierra, siempre la tierra… ............................................ 56 

Capítulo 3. Las danzas tradicionales de Xalatlaco ............... 59 

Introducción ..................................................................... 59 

Organización de una danza............................................... 60 

Danza de Tlaxinquime o Tejamanileros de Xalatlaco ...... 62 

Danza de los negritos ....................................................... 65 

Danza de los arrieros ........................................................ 69 

Capítulo 4. Pascua de muertos: memoria oral del regalo de muertos y 

vivos ..................................................................................... 73 

Introducción ..................................................................... 73 

Vísperas al Día de Muertos .............................................. 76 

Tianguis de muertos ......................................................... 80 

Pascua de muertos: regalo de muertos ............................. 85 

Reflexiones finales ........................................................... 94 

Referencias bibliográficas ................................................ 97 

Capítulo 5. Sabores de mi Tierra. Gastronomía tradicional de 

Xalatlaco ............................................................................. 101 



 

Introducción ................................................................... 101 

El monte y sus prodigios ................................................ 101 

Recetas para preparar los hongos ................................... 107 

Tés de monte .................................................................. 114 

Conclusiones .................................................................. 120 

Capítulo 6. Migración y aportaciones socioeconómicas de la mujer

 ............................................................................................ 123 

Aportes económicos y socioculturales a Xalatlaco ........ 123 

¡Doña ... Irene por el extranjero! .................................... 124 

¡Antonia … retorno con sentido! ................................... 128 

¡Lola … y los negros! ..................................................... 134 

¡Julia …y un radio de bulbos! ........................................ 136 

Capítulo 7. Añoranzas ........................................................ 141 

Algunos recuerdos .......................................................... 142 

Plantas medicinales de Xalatlaco ................................... 143 

La escuela Morelos ......................................................... 147 

De la princesa Tecuichpo ............................................... 148 

Capítulo 8. Crónicas y semblanzas .................................... 151 

Preámbulo ....................................................................... 151 

El Nombre de Xalatlaco… ............................................. 151 

El Maestro Chano ........................................................... 156 

Andrés García Díaz y Radio Xalatlaco .......................... 161 

Don Erasmo (“El Cuetero”) ........................................... 164 

Don Goyito ..................................................................... 169 

El Profr. Quintín ............................................................. 172 

El Zafarrancho de 1937. Xalatlaco ¡Pueblo Rebelde y Noble! 

¡Pueblo con Historia! ..................................................... 176 



 

Capítulo 9. Colectividad en la gestión de agua potable: integración del 

primer comité central ......................................................... 181 

Introducción ................................................................... 181 

Elecciones en el Comité Central de agua potable .......... 185 

Primeros intentos de captación de agua para bombeo .... 187 

Construcción de la primera red de agua potable por bombeo en el 

municipio ........................................................................ 188 

Referencias bibliográficas .............................................. 202 

Capítulo 10. El espacio de la producción de papas en el municipio de 

Xalatlaco como un lugar para explorar el cambio cultural 203 

Cambio cultural .............................................................. 207 

Inicios de la producción ................................................. 208 

La separación .................................................................. 214 

Nuevos intermediarios .................................................... 216 

Estado actual de las formas del espacio social ............... 218 

El espacio social de las papas ......................................... 229 

Algunas conclusiones ..................................................... 245 

 

 
 

 

 

 

 

 

  



 

 

  



NUESTRA MEMORIA  

7 
 

 

Presentación 
 

Nosotros como Grupo Toquilnamic tenemos como antecedente al 

Grupo Experimental Artístico (GEA) que surge en 1977, conformado 

por jóvenes del municipio con diversas habilidades y talentos. Entre los 

logros se desarrollaron actividades como la producción y locución de la 

estación de radio comunitaria “Radio Xalatlaco”, actividades artísticas 

(danza, pintura, teatro de crítica social, música, declamación y poesía), 

la primera biblioteca pública y la edición de un disco de acetato de 

música y cantos tradicionales locales. 

En 2019 como Grupo Toquilnamic nos reactivamos de manera 

contundente con reuniones quincenales y mensuales. Tenemos 

evidencia de que, en años recientes, hemos diversificado hacia 

actividades de índole ambiental y lingüística; ahora contamos con 

integrantes de diversas edades y el firme interés de seguir aprendiendo 

sobre el municipio. En este tiempo, hemos podido planear y realizar, 

entre otras cosas la conmemoración anual del zafarrancho de 1937 –que 

da cuenta de un evento lamentable, que surgió debido a que el Gobierno 

Federal dio la instrucción de llevarse el agua para Santiago 

Tianguistenco y distribuirla entre los pueblos que habían sido afectados 

por el trasvase de agua del Sistema Lerma—. Este evento llevó al 

levantamiento de la población y a la consecuente muerte tanto de 

pobladores del municipio como de soldados. Por otro lado, también 

hemos organizado sesiones que permiten presentarnos ante la población 

del municipio con exposiciones, charlas, conversatorios y reuniones 

que pretenden reconocer y reivindicar la memoria colectiva sobre las 

características lingüísticas, ambientales y culturales que hay en 

Xalatlaco. 

Nos parece necesario reconocer que Xalatlaco es un pueblo antiguo y 

ha sido una población indígena en cambio vertiginoso a partir del siglo 

XX. Proviene del vocablo nahuátl: xalli “arena”; Atlauhtli: “barranca 



GRUPO TOQUILNAMIC 

8 
 

que conduce agua”; co “en”, “sobre”, “lugar de”, por lo que se puede 

entender como: “lugar donde brota el agua sobre la arena en la 

barranca”. El glifo es: 

 

Fuente: Códice Mendocino, 1565, Biblioteca Nacional de España 

 

En los 80s más del 50% de la población tenía como lengua materna el 

náhuatl, pero actualmente el porcentaje ha disminuido hasta casi 

desaparecer; los jóvenes ya no aprenden hablar lo que en ese entonces 

se llamaba “mexicano”, sin embargo, algunas prácticas culturales 

persisten y se entremezclan con otras expresiones.  

Nuestro municipio se encuentra en la parte alta de la Cuenca del Alto 

Lerma, cuenta con un ecosistema de montaña y una gran área poblada, 

ahora deteriorada por la tala, incendios y cambio de uso de suelo. 

Adicionalmente, la generación de nuevas carreteras, la industrialización 

del vecino municipio de Santiago Tianguistenco y, en consecuencia, la 

integración a la Zona Metropolitana de Tianguistenco, por lo que, 

hemos vivido de manera indirecta los efectos que ha tenido el trasvase 

de agua del Sistema Lerma a la Ciudad de México, a mediados del siglo 

XX. 



NUESTRA MEMORIA  

9 
 

Figura. Ubicación geográfica de Xalatlaco 

 

Fuente: Marco Geoestadístico, INEGI, 2020 

Nuestro municipio cuenta en la actualidad con más de 30,000 

habitantes, de acuerdo con el censo de población del 2020. Nuestras 

actividades principales han dejado de ser la agricultura y ganadería a 

pequeña escala, para convertirse en población cuya actividad 

socioeconómica es principalmente el comercio y la construcción; el 

cambio repentino de actividades ha llevado a la transformación del 

espacio con la incidencia de ciertas problemáticas ambientales como la 

tala inmoderada, la contaminación del agua, el crecimiento 

desordenado, la fragmentación por la construcción de carreteras, entre 

otros. 

De este panorama surgió nuestra preocupación por encontrar una 

narrativa genuina que nos ayude a entender las transformaciones que se 

han llevado a cabo en nuestro territorio y revalorar nuestro pasado y 

raíces, ya que Toquilnamic significa “nuestra memoria”. Ha habido 

diversos intentos por plasmar de manera más duradera la historia del 

municipio, sin afán de romantizar el origen, pero con la intención de 

reconocer el pasado de nuestro terruño.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

10 
 

Foto: Tezalco, Moctezuma y Tecuixpo pintado por Víctor Rangel y 

Jacobo Fernández ubicado en el jardín municipal 

 
Fuente: Archivo personal de Alejandro Patiño, junio 2017 

Por lo que buscamos, con este proyecto, tener un documento físico y 

virtual que derivado de metodologías participativas como: diálogos, 

observación directa, entrevistas abiertas y semiestructuradas, 

narraciones interpersonales, entrevistas grupales, entrevistas 

etnográficas, remembranzas y la participación de nuestro Grupo 

Toquilnamic (quienes nos integramos por líderes, servidores públicos, 

estudiantes, profesionistas, amas de casa y artistas), por lo que, 

escribimos desde el punto de vista de quienes han y hemos vivido las 

transformaciones del municipio en las últimas décadas. Nuestro 

objetivo ha sido ofrecer una visión sobre cómo los habitantes de 

Xalatlaco hemos experimentado y percibido estos cambios. 

Pretendemos que sirva como un documento de presentación que invite 

a seguir generando actividades y despertar interés entre las nuevas 

generaciones.  

A esta tarea nos hemos dedicado como integrantes vigentes: Sergio 

Hinojosa, Rosaura Palomares, Roberto Ríos, Valeria Sánchez, Abel 

Aragón, Alejandro Patiño, Ángel Meza, Isabel Mejía, Gisela García, 

Antonio García, Emilio González y Esmeralda Pliego. Agradecemos a 



NUESTRA MEMORIA  

11 
 

Centro de Investigaciones Tecnológicas y Saberes Comunitarios 

(CITSAC) por su acompañamiento y apoyo para la integración, lectura 

y comentarios para mejorar este libro. 

Esperamos que nuestro esfuerzo sirva como provocación y motivación 

para quienes coincidan o no con nuestra visión de la realidad y que 

surjan nuevas propuestas de reconocimiento de nuestro Xalatlaco. 

 

Grupo Toquilnamic 

 

 

 

 

 

 

 

  



GRUPO TOQUILNAMIC 

12 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



NUESTRA MEMORIA  

13 
 

Capítulo 1. Isabel Moctezuma y el linaje azteca 

en Xalatlauhco 
 

Antonio García Galindo 

  

Hechos históricos anteriores a la llegada de los aztecas a 

Xalatlauhco 

Conocer nuestros orígenes como sociedad nos permite entender el lugar 

en que nos encontramos y vislumbrar hacia dónde podemos ir. 

Asomarnos a nuestro pasado histórico es sorprendente; eso he 

descubierto en los últimos meses del 2020 y debo reconocer que estaba 

equivocado en muchos aspectos sobre la historia de Xalatlaco1, o por lo 

menos me faltaban ciertas precisiones. He ido avanzando y encontrando 

nuevos datos que van aclarando poco a poco las interrogantes.  

Un primer acercamiento fue el artículo “Tres emperadores aztecas 

yernos de Xalatlaco”, escrito por el licenciado Enrique Díaz Nava 

(2009), originario del vecino pueblo de Santiago Tilapa, y publicado en 

la sección cultural del periódico El Objetivo de la Comunidad, editado 

por la comunicóloga Gisela García Molina. Esta lectura me llevó a 

consultar otras fuentes, como las obras de Lorenzo Orihuela Flores, 

cronista de Texcalyacac, quien sostiene que en Xalatlaco vivió la 

princesa azteca Tezalco, esposa de Moctezuma Xocoyotzin, con quien 

tuvo una hija llamada Tecuichpo, después bautizada por los españoles 

como Isabel Moctezuma. 

Orihuela Flores explica también que está pendiente una investigación 

acerca de que ya en Xalatlaco se hablaba el náhuat cuando los aztecas2 

 
1 “Xalatlaco” y “Xalatlauhco” son términos que a lo largo del presente texto conviven 

indistintamente. Xalatlaco es el nombre actual del municipio, en tanto Xalatlauhco es el nombre 

con el que se le conocía en la época precortesiana.   
2 Aztecas y mexicas son los términos que se refieren al mismo grupo. De acuerdo con el Códice 

Boturini en la tira de la peregrinación, en la cosmovisión azteca se denomina así, al grupo que 

salió de Aztlán “lugar de las garzas”, pero en el transcurso de su peregrinaje su Dios 

Huitzilopochtli se les apareció, les habló y les ordenó que se separaran de los siete barrios, fue 

donde se cambió el nombre de Aztecas a Mexicas.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

14 
 

llegaron a la región matlatzinca; ningún otro pueblo de esta provincia 

lo hablaba. El autor se pregunta si al desintegrarse la civilización 

tolteca, y durante la diáspora de personas a diferentes partes de 

Mesoamérica, podría haber llegado un grupo de esa cultura a Xalatlaco, 

trayendo consigo el náhuatl. Y es que, como veremos más adelante, esta 

condición del idioma en Xalatlaco fue un factor decisivo para el 

entendimiento mutuo tanto con los tepanecas, que formaron un imperio 

en el Valle del Anáhuac, como, después, con los aztecas, al integrar la 

Triple Alianza. 

En este sentido, resultan de gran valía los datos aportados por Soledad 

González Montes y Alejandro Patiño Díaz, quienes en su libro Memoria 

campesina. La historia de Xalatlaco contada por su gente (1994) 

presentan relatos transmitidos de manera oral y de generación en 

generación, acerca de que en Xalatlaco se asentó un grupo durante la 

peregrinación de los aztecas en su búsqueda del águila posada sobre un 

nopal y devorando una serpiente; la tradición oral dice que estas 

personas se quedaron primero en Mezapa y de ahí pasaron a la actual 

cabecera municipal de Xalatlaco. Lo curioso es que en ambos sitios se 

hablaba el idioma náhuatl, no como en otros núcleos de población 

surgidos después, donde se habla otomí a pesar de que ya formaron una 

zona conurbada con sus vecinos. 

El maestro Donaciano Vargas Ordóñez, cronista de Xalatlaco, señala 

que ya desde el año 1040, en los relatos de los toltecas es mencionado 

“el antiguo pueblo de Xalatlauhco”, que en 1280 fue invadido por los 

tepanecas y obligado a pagarles tributo y a contribuir en sus guerras 

(Vargas, 1997, p. 67). Es necesario resaltar que tanto los toltecas como 

los tepanecas, y posteriormente los aztecas, tuvieron en común el 

náhuatl; y no está de más subrayar y considerar lo escrito por Lorenzo 

Orihuela acerca del idioma en Xalatlauhco. Un dato importante, y que 

confirma lo dicho por Vargas Ordóñez, lo encontramos en Diario, la 

obra histórica escrita por Chimalpáhin (1958), que refiere: 

En 1280 (9 Técpatl) los mexicas salieron de dicho territorio, 

internándose cerca de Chapultepec en lo que después sería el 



NUESTRA MEMORIA  

15 
 

propio territorio suyo. Entre tanto se habían fortalecido los 

tepanecas; desde Azcapotzalco engrandecieron su poder sobre 

las regiones de Cuauhuacan, Coyohuacan, Xalatlauhco y 

Toltitlán. Los jefes tepanecas se preocuparon por los 

movimientos del militante grupo mexícatl cerca de su capital y 

el cuauhtlahtoani (jefe militar) de Azcapotzalco, Aculnahuácatl, 

hizo una alianza con Xochimilco, Culhuacan, Xaltocan y 

Cuauhnáhuac con el motivo de destruir a los mexicas de 

Chapultepec (pp. 14-15). 

Chimalpáhin relata más adelante que en la guerra desatada entre 

tepanecas y aztecas para controlar el Anáhuac, los segundos recurrieron 

a los señoríos bajo su poder, entre ellos la provincia de Xalatlauhco, 

para defender el territorio hasta entonces dominado por los tepanecas. 

Como vemos, desde antes de la fundación de la Gran Tenochtitlan, ya 

Xalatlauhco es actor importante en el desarrollo social y político del 

Valle del Anáhuac.  

La historiadora Rosaura Hernández (1966) refiere, con base en el 

Memorial de pueblos: “ayudaban a Tlacopan en las guerras, llevando 

armas, materiales de construcción, y se repartían el tributo: los pueblos 

de Xalatlauhco, Cuautitlan, Tepozotlan, Tepéxic, Zumpango y 

Xilotépec. Toluca labraba tierras para beneficio del señor de Tacuba y 

le tributaba leña para su casa” (pp. 221-222). Y continúa diciendo que 

“Estos mismos pueblos figuran entre los dominios tepanecas según el 

Códice García Granados” (Hernández, 1966, p. 222).  

De lo antes expuesto conviene señalar el hecho de que los historiadores 

se refieren a Xalatlauhco primero como región y centro de reparto del 

tributo. Otros especialistas citan a la “provincia de Xalatlauhco”, como 

Torquemada I, quien anota: 

“Mozauhqui”, caballero mexicano al cual Axayácatl hizo señor 

de la provincia de Xalatlauhco en premio a los buenos servicios 

que había prestado al imperio, pues había cautivado a más de 

once mil otomíes de Xiquipilco. […] Mozauhqui hizo un gran 

templo después de que Ahuizotl terminó el de Huitzilopochtli en 



GRUPO TOQUILNAMIC 

16 
 

Tenochtitlan, y ahí sacrificó muchos cautivos (Fray Juan de 

Torquemeda. Monarquía Indiana. Madrid, 1725. Tres 

vólumenes. Es la segunda edición. pp. 181 y 186). 

Esta parte de la historia se detallará más adelante, dada su importancia 

para el presente estudio. Ahora bien, en 1280 los tepanecas dominaban 

el Anáhuac, y Xalatlauhco, junto con los pueblos de su provincia, 

colaboraba para mantener este imperio. Pero 45 años después, según se 

sabe, concretamente en 1325, los aztecas fundaron Tenochtitlan y con 

ello empezaron a escribirse para Xalatlauhco páginas de gloria y 

esplendor en el marco de la Triple Alianza.  

Por el momento, nos quedamos con el hecho de que ya en 1280 

Xalatlauhco tenía como idioma el náhuatl, que ningún otro pueblo de la 

región lo hablaba y que era el centro político, económico, militar y 

administrativo de esta provincia, aunque sólo abarcaba hasta los 

pueblos vecinos: Atlapulco y Coatepec. Por esa época todavía no 

existían Tianguistenco, Capulhuac ni Almoloya del Río, lo cual se 

corrobora al revisar sus monografías municipales. 

En este sentido, llama mucho la atención la información rescatada por 

Francisco Lizcano Fernández (2017) en su libro Estado de México: una 

regionalización con raíces históricas, en el cual hace un estudio 

estadístico comparativo de datos derivados del Censo General de 

Población y Vivienda 2010, realizado por el Instituto Nacional de 

Estadística y Geografía (INEGI), sobre los pueblos indígenas de la 

entidad. Entre sus conclusiones sobresale que, por el tamaño de su 

población, los cinco principales pueblos indígenas originarios del 

Estado de México son, primero, los mazahuas y los otomíes; en 

posición intermedia se encuentran los nahuas, y en tercer lugar los 

matlatzincas y los tlahuicas, cuyas poblaciones son escasas. 

Otro dato importante de este estudio es que en 2010 Xalatlaco seguía 

teniendo el mayor porcentaje de hablantes de náhuatl, por encima de los 

demás municipios con presencia de esta etnia. Esto lo confirman autores 

como Sugiura, Álvarez y Zepeda (2016), que apuntan:  



NUESTRA MEMORIA  

17 
 

Hace cuatro décadas, la población nahua se asentaba (en su 

mayor parte) en el municipio de Xalatlaco, donde el número de 

habitantes se redujo drásticamente hasta en un 70%, por lo que 

en fechas más recientes se concentran en Tenango del Valle. 

Estos grupos, a diferencia de los mazahuas y otomíes, no sólo 

se han mantenido con un número de hablantes constante, sin 

presentar un crecimiento significativo, sino que, por lo 

contrario, han disminuido sensiblemente en un 30% a lo largo 

de las últimas cuatro décadas, hasta ocupar sólo el 0.46% de la 

población total (p. 309). 

La situación se presenta desglosada con cifras y porcentajes, por 

municipio, en la siguiente tabla: 

 

Tabla 1. Municipios con habitantes hablantes de lengua nahua 
 Censo de 1970 Cedipiem, 1995 Inegi, 2010 

Munici

pio  

Habla

ntes 

de 

náhua

tl 

Pobla

ción 

total  

Porce

ntaje 

poblac

ión 

indíge

na  

Habl

antes 

de 

náhu

atl 

Pobl

ació

n 

total  

Porce

ntaje 

poblac

ión 

indíge

na 

Habl

antes 

de 

náhu

atl 

Pobl

ació

n 

total  

Porce

ntaje 

poblac

ión 

indíge

na 

Joquici

ngo  

50 5 809 0.86% 42 5 

698 

0.73% 69 11 

891 

0.58% 

Tenang

o del 

Valle 

13 29 

091 

0.04% 172 29 

135 

0.59% 253 72 

702 

0.34% 

Xalatla

co 

688 7 861 8.75% 212 9 

028 

2.34% 198 24 

963 

0.79% 

Total  751 42 

761 

1.75% 426 43 

861 

0.97% 520 112 

468 

0.46% 

Fuente: Sugiura et al. (2016, p. 309). 

Como podemos ver, el porcentaje de personas de Xalatlaco que hablan 

náhuatl ha disminuido considerablemente. Y aunque también 

observamos esta situación en los otros municipios, Xalatlaco sigue 

ostentando la mayor cantidad de hablantes de la lengua náhuatl. 

En lo personal, lo viví en carne propia. Antes de 1960, la gente en 

Xalatlaco acostumbraba hablar el mexicano; yo tenía seis años. Hacia 

1963 llegaron a las escuelas primarias los libros de texto gratuitos, entre 



GRUPO TOQUILNAMIC 

18 
 

ellos el de “lengua nacional”, es decir, español, que los maestros 

enseñaban y los alumnos nos dedicamos a aprender. Los resultados 

están a la vista: nuestro idioma se empieza a olvidar. 

—¿Y el mexicano, apá? 

—Tienes que hablar bien lo que aprendes en la escuela… 

Recuerdo que allá por 1950 y hasta 1980, casi todas las personas de 

Xalatlaco mayores de 40 hablaban o por lo menos entendían el 

mexicano, pero los nacidos a partir de las décadas de los cincuenta y 

sesenta ya medio lo entendíamos, y muy pocos lo hablaban. La tabla 1 

refleja esa realidad que se vivió y aún se vive en Xalatlaco: el mexicano 

se está perdiendo. Pero esto ha ocurrido en los últimos 40 años. ¿Y 

entonces, hace 550 años, cuando Xalatlauhco formaba parte de la Triple 

Alianza, nuestros antepasados, todos, hablaban el náhuatl? Sí, eso es 

seguro. 

A partir de los estudios realizados en el siglo XXI, a 500 años de 

distancia de la dominación española y 550 del poderío azteca en el Valle 

del Matlatzinco, surge una pregunta: ¿cómo llegó Xalatlaco a usar el 

idioma náhuatl? 

Aquí cobra fuerza la tradición oral recuperada por González y Patiño 

(1994, p. 37), respecto a la llegada de un grupo azteca que, durante su 

peregrinación, se quedó en esta tierra con extraordinarios manantiales, 

imponentes e impresionantes montes y volcanes, además de llanuras 

que producen el sustento diario. De hecho, dos factores que 

beneficiaron a Xalatlauhco mientras se desarrollaban múltiples 

acontecimientos en el Valle del Anáhuac y después en el del Matlatzinco 

fueron, sin duda, la riqueza natural de su territorio y su ubicación en 

medio de ambos valles. Sobre el paso de los aztecas por la región, 

Natalio Lorenzana (1994) recuerda lo siguiente: 

Decían de burla que se asustó el águila […] 

El águila aquí paró, aquí estuvo. No sé si fue en Axochitla o en 

Texocotitla, que es donde suficientemente sale agua como para 

formar una lagunita, pero sí sé que aquí paró y hasta aquí 

llegaron los mexicanos, porque era de ley irla siguiendo, sólo 



NUESTRA MEMORIA  

19 
 

que cuando llegaron (aquí), el águila voló hasta Tenochtitlán y 

ahí fue México. (Memoria Campesina. 1994, p. 76). 

Joaquina Hernández Medina (1994), expresa: “Por aquí pasó el águila. 

Dicen que de por Malinalco vino el águila y que por aquí pasó” 

(Memoria Campesina. 1994, p. 36). Y Margarito Gaspar (1994), por su 

parte, refiere: “Por aquí pasó el águila […] De ahí el resto de los aztecas 

se fueron a México, o sea a fundar a Tenochtitlán. Pero ya después 

siempre se acordaban de sus tribus y siempre tenían alianzas con ellos” 

(Memoria Campesina. 1994, p. 36).  

Es importante resaltar cómo las cumbres de Xalatlaco, es decir, las 

partes más elevadas de su topografía y orografía, han ofrecido siempre 

un increíble espectáculo que deleita la vista. Así, no dejan de 

sorprendernos los maravillosos paisajes al oriente, donde se extiende el 

Valle del Anáhuac con los colosales volcanes Popocatépetl e 

Iztaccíhuatl, y al poniente, con el hermoso Valle de Toluca (antes Valle 

del Matlatzinco) y al fondo el imponente Xinantécatl o Nevado de 

Toluca. 

Esta condición del territorio dio a Xalatlaco en la época precortesiana 

un lugar estratégico sin igual. Sus dominios abarcaban desde el oriente 

del Valle del Matlatzinco hasta el sur poniente del Valle del Anáhuac. 

Nuestros antepasados convivían, por su colindancia, con los habitantes 

de poblaciones como el Ajusco, Contreras, Tlalpan, Milpa Alta, etc., y 

con seguridad en estas relaciones el idioma jugó un papel determinante 

y facilitó enormemente la comunicación. 

Pero, además, los xalatlaquenses hemos tenido desde siempre un 

espíritu inquieto que nos ha motivado a conocer más allá de donde 

alcanza la vista. Recordemos aquí, como destacan González y Patiño 

(1994, p. 50), que una actividad económica en el municipio ha sido la 

arriería, es decir, llevar y traer productos de otras provincias. Viene a 

nuestra memoria que todavía hace 30 o 40 años nuestros padres, 

hermanos y vecinos acostumbraban “llevar al viaje”, como le decían a 

comerciar productos del bosque en, por ejemplo, zonas de la Ciudad de 

México como Contreras, Xochimilco, Ajusco y otras más lejanas, lo 



GRUPO TOQUILNAMIC 

20 
 

cual ha sido un sustento muy importante para la población. Esto lo 

podemos corroborar con los siguientes testimonios extraídos del libro 

Memoria Campesina: 

“Mi mamá decía que mis abuelitos eran pobres como todos. 

Ninguno tenía dinero, pero entre cuatro hermanos empezaron a 

ir a Cuernavaca a llevar paja, a llevar tejamanil, a llevar 

morillos, a llevar lo que Dios les daba entendimiento. 

Don Juan Medina, arriero 

A Cuernavaca, a Xóchitl, llevaban madera para que 

compusieran sus casas allá. Les pagaban con pura plata. Con ese 

dinero que les daban empezaron a comprar sus terrenos.  

Doña Joaquina Hernández Medina” (p 50.) 

 

Y en el ya citado Memoria campesina. La historia de Xalatlaco contada 

por su gente, se documenta: 

“Informe del cura de Xalatlaco y Coatepec al Arzobispo de 

México.  

[…] Hay en este pueblo tres lenguas diferentes, que son: 

mexicana, otomí y matalcinga [sic]. Viven estos dichos indios 

de labranzas, y de llevar madera labrada y por labrar a México. 

[…] 

Recordemos que este informe lo presentó el cura de Xalatlaco, 

Juan de Segura, en el año 1569, a 47 años de consumada la 

conquista de los españoles sobre los pueblos indígenas” 

(González y Patiño, 1994, p. 193). 

En la actualidad, el comercio se sigue ubicando entre las actividades 

económicas más importantes para Xalatlaco, cuyos pobladores llevan 

tlacoyos, gorditas, tamales, atole y barbacoa, entre otros deliciosos 

productos, a la Ciudad de México y diversas partes de la república. 

Pero volviendo a la época de aztecas y tepanecas, es decir, a nuestras 

raíces históricas, las actividades económicas principales eran, entre 

otras, el comercio en el Valle del Anáhuac de madera labrada y sin 

labrar: vigas, polines, morillos, leña, etc., muy importantes para las 



NUESTRA MEMORIA  

21 
 

construcciones de iglesias, casas y palacios, así como el labrado de 

cantera y piedra para templos y otros edificios. 

Sobre este asunto, la tradición oral nos recuerda que mucha gente 

labraba la cantera y contribuyó en la construcción de la Parroquia de 

Santa María de la Asunción, ubicada en el municipio de Xalatlaco; 

inclusive, ya en la década de los setenta hubo personas (recuerdo, por 

ejemplo, a la familia Rojas, del barrio de San Agustín) que trabajaron 

en la edificación de la Catedral de Toluca, también labrando cantera. 

Como se puede apreciar, los xalatlaquenses fueron pieza fundamental 

para el desarrollo del Valle del Anáhuac, del cual la Gran Tenochtitlan 

fue parte central. Y si además de sus probadas habilidades manuales los 

xalatlaquenses hablaban el náhuatl, el círculo se cerraba a la perfección. 

Situados en la época prehispánica, los historiadores establecen que el 

idioma era importantísimo para el avance y dominio de un imperio. Así, 

cuando los mexicas se encontraban con un pueblo que hablaba su 

idioma, eso les generaba confianza y se establecía un vínculo que los 

hermanaba y unía, como fue el caso de Xalatlauhco y su incursión en la 

Triple Alianza. 

Por el contrario, si el idioma era otro la convivencia se complicaba. Eso 

ocurrió con los pueblos originarios matlatzincas, que no hablaban 

náhuatl y, de acuerdo con los historiadores, la mayoría prefirió emigrar 

o huir a zonas como Temascaltepec e incluso Charo, en Michoacán, a 

grado tal que la Triple Alianza tuvo que repoblar algunos lugares con 

gente de otras regiones. En el libro Matlatzincas, Alma García 

Hernández (2004) señala que “El predominio del señorío matlatzinca 

se apoyó en la fundación de varios sitios importantes, entre ellos 

Teotenango y Calixtlahuaca, situados en la región centro-occidente y 

suroeste del Valle” (p. 6). Esta autora continúa explicando que: 

“El afán expansionista y hegemónico del señorío mexica y su 

deseo de controlar la producción agrícola, lacustre y forestal del 

Valle de Matlatzinco desembocaron en la conquista de la región, 

encabezada por el rey Axayácatl y sus aliados texcocanos y 

tepanecas. Con la conquista de Axayácatl, que tuvo lugar entre 



GRUPO TOQUILNAMIC 

22 
 

1474 y 1476, los principales señoríos matlatzincas [Teotenango 

y Calixtlahuaca] fueron obligados a pagar al Imperio mexica dos 

tipos de tributo […]. A raíz de esta invasión, se origina una gran 

disminución de la población conquistada, que probablemente se 

ve obligada a huir hacia otras regiones antes que someterse a los 

conquistadores. Varios núcleos de población matlatzinca se 

dirigieron a la región purépecha, estableciéndose en Charo-

Matlatzinco, Taymeo y Necotlán. Proporcionalmente, se dio un 

aumento en el número de hablantes de lengua otomí, de 

mazahua y de náhuatl, en detrimento del matlatzinca. 

Por último, hacia 1560 los matlatzincas sufren otra conquista, 

ahora por los españoles, que obligan a quienes vivían en el cerro 

a bajar para fundar, en las faldas del mismo, la Villa de Tenango” 

(García, 2004, pp. 7 y 8). 

Recurramos otra vez al informe del cura de Xalatlaco, citado, entre 

otros autores, por González y Patiño (1994): 

Son todos los dichos indios, ansí de la cabecera como de los 

sujetos entre hombres y mujeres que se confiesan, tres mil y 

trescientos y setenta, y destos son mexicanos y que hablan y 

entienden la lengua mexicana, los mil y ochocientos y los otros 

mil docientos hablan y entienden solo la lengua otomí; los que 

restan son todos de la lengua matalcingo [sic] [370 que hablaban 

el matlatzinca] (p. 194). 

Cabe recordar que este informe abarca los territorios de Xalatlaco, 

Almoloya, Texcalyacac, Techuchulco, Capulhuac y Atizapán. En otro 

párrafo, esta vez citado por Javier Romero Quiroz (1978) en su libro 

Santiago Tianguistenco, se puede leer esto: 

confesando primero los mexicanos, y con ayuda de Nuestro 

Señor, confesaré esta cuaresma que viene los otomís […] y a los 

matalcingas haré ir a Calimaya que está una legua de donde ellos 

habitan para que allí los confiese un religioso que sabe esta 

lengua [sic] (p. 28). 



NUESTRA MEMORIA  

23 
 

El Valle del Matlatzinco abarcaba desde el nacimiento del actual río 

Lerma (antes Chignahuapan), Texcalyacac, los pueblos ribereños y los 

establecidos al oriente y occidente, es decir, Atlapulco, Ocoyoacac, 

Calimaya, Metepec y Zinacantepec (Toluca se consideró aparte). De 

acuerdo con los historiadores, la puerta de inicio para dominar el 

Matlatzinco la estableció Axayacatl, tlatoani mexica y emperador de la 

Triple Alianza, en Xalatlauhco, sí, aunque parezca sorprendente. ¿Por 

qué? Hay tres razones principales que se encuentran en la lógica de la 

historia. 

Hacia 1474, cuando Axayacatl invadió y controló el Valle del 

Matlatzinco, Xalatlauhco, junto con Atzcapotzalco, llevaba ya 46 años 

bajo el dominio de la Triple Alianza y participaba en sus acciones 

bélicas; es decir, Xalatlauhco y su provincia, Coatepec y Atlapulco, 

estaban en plena actividad militar del lado de los mexicas, Tlacopan y 

Texcoco. 

Además, según los estudiosos, a esas alturas sólo en Xalatlauhco, en 

todo el Valle del Matlatzinco, se hablaba el náhuatl, o más 

específicamente el mexicano clásico, lo que identificaba plenamente a 

la Triple Alianza en esa región. 

Asimismo, Xalatlauhco reunía las condiciones geográficas, físicas, 

topográficas y orográficas para establecer un altépetl3: abundantes 

manantiales, montañas y cordilleras que permitían la observación 

natural a los vigías y el control de entrada y salida de contingentes 

militares hacia los cuatro puntos cardinales; no había lugar más 

apropiado. 

 

 
3 “Los altépetl, palabra náhuatl que significa “agua-cerro”, eran entidades políticas 

independientes, con su propio gobernante -llamado tlatoani en náhuatl-, su capital y su propio 

territorio. Por su tamaño, los altépetl eran como ciudades-estado, es decir, controlaban un 

territorio no muy grande alrededor de uno o más centros de población” (Orihuela, 2011, 73-

80).  



GRUPO TOQUILNAMIC 

24 
 

El emperador azteca Axayacatl y la triple alianza engrandecen a 

la provincia de Xalatlauhco 

Para comprender este apartado nos apoyaremos en los párrafos 

anteriores. El imperio tepaneca había avanzado en sus dominios y 

Xalatlauhco era un elemento importante, entre otros factores, por el 

idioma que permitía un entendimiento pleno. Nuestra provincia sólo 

contaba con Atlapulco y Coatepec, todavía no llegaba al Valle de Toluca 

ni a la laguna del Chignahuapan. 

A partir de 1325, los aztecas, ya llamados mexicas, empezaron a 

establecerse como grupo y ser un contrapeso para los tepanecas. Las 

condiciones y factores que se fueron haciendo presentes, como las 

exigencias cada vez más fuertes de tributos, la intolerancia y los abusos 

de poder del gobierno dominante, fueron creando un ambiente de 

rebeldía que aprovechó el pueblo mexica, a grado tal que, unido con 

Texcoco, venció a los tepanecas y conformó la Triple Alianza entre 

Tenochtitlan, Texcoco y Tlacopan, esta última una ciudad tepaneca, 

pero que se había distanciado de Azcapotzalco, capital del imperio. En 

tales condiciones, todo el territorio de los tepanecas pasó a formar parte 

de la Triple Alianza, con la provincia de Xalatlauhco incluida. Corría el 

año de 1427. 

En 1472, esto es, 45 años después, ciertos acontecimientos aceleraron 

los hechos históricos: Axayacatl, tlatoani de Tenochtitlan y emperador 

de la Triple Alianza, expandió el territorio mexica conquistando la 

región del Matlatzinco. En consecuencia, la provincia de Xalatlauhco 

creció y, por sorprendente que pueda parecer, continuó siendo el centro 

militar, político, económico y administrativo, pero ahora abarcando el 

Matlatzinco. 

Los historiadores Francisco Javier Clavijero y Torquemada expresan 

que, a raíz de estos sucesos, Xalatlauhco fue elevado a la categoría de 

calpulco, que significa cabecera de la región, del Matlatzinco. 

¡Mozauhqui es nombrado soberano de xalatlauhco! 

Después, el rey Axayácatl emprendió la conquista, dice Clavijero 

(2014)  



NUESTRA MEMORIA  

25 
 

de la parte septentrional que hoy llaman Valle de Ixtlahuacan, y 

dirigió principalmente el golpe contra Xiquipilco, ciudad y 

estado poderoso de los otomíes, cuyo señor, nombrado 

Tlicuetzpalin, era afamado por su valor. Axayácatl, que también 

se preciaba de valiente, quiso medir sus fuerzas y combatir 

cuerpo a cuerpo con él en la batalla que dio a los xiquipilcas; 

pero le fue mal, porque Tlicuetzpalin le hirió gravemente en un 

muslo y cargando inmediatamente sobre él otros capitanes 

otomíes, lo derribaron a golpes y lo hicieron prisionero; pero 

unos jóvenes mexicanos, viendo a su rey en tan grave peligro, 

le salvaron con esfuerzo la libertad y la vida. Sin embargo, de 

esta desgracia logró una completa victoria e hicieron los 

mexicanos, si creemos a sus historias, 11060 prisioneros, entre 

los cuales fue el mismo Tlilcuetzpalin y los dos capitanes que 

habían apresado al rey (p. 165). 

Aquí vale resaltar que entre los tres jóvenes que rescataron al Rey 

Axayácatl íba Mozauhqui, quien sobresalió por su valor, fuerza y 

habilidades militares, al grado tal que por ese hecho Axayácatl decide 

nombrar a este valeroso guerrero como soberano y gobernante de 

Xalatlauhco. Pero, además, lo premia también ampliando esta provincia 

abarcando ya los pueblos recientemente conquistados por el Rey 

Axayácatl en el Valle del Matlatzinco. A partir de estos 

acontecimientos, hablar del Xalatlauhco, es hablar de la región del 

Matlatzinco, con Xalatlauhco como cabecera. Algunos autores ubican 

a Mozuhqui como originario de Texcoco dentro de la Triple Alianza. 

Estos acontecimientos impulsaron a Xalatlauhco a la categoría de 

altépetl, a grado tal que se puede construir un templo a imagen y 

semejanza del dedicado a Huitzilopochtli en Tenochtitlan, lo cual fue 

posible, entre otras cosas, por la gran cantidad de pueblos que tributaban 

al imperio y porque el gobernante del altépetl, que era Xalatlauhco, 

destinaba parte de los tributos para el engrandecimiento de la cabecera 

de la provincia. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

26 
 

Ya como altépetl, Xalatlauhco alcanzó su máximo esplendor a partir de 

1478, es decir, 43 años antes de la invasión española sobre los pueblos 

indígenas de nuestro actual México. Pero por el momento centrémonos 

en la época de mayor gloria y florecimiento para la Triple Alianza y, 

con ello, para su altépetl aliado: Xalatlauhco. 

Los historiadores e investigadores de los sucesos de esos años narran 

cómo era la organización social, política, administrativa, militar, 

económica y religiosa en la Triple Alianza; destacan, entre muchas 

otras, las voces de Bernal Díaz del Castillo, fray Toribio de Benavente 

y fray Bartolomé de las Casas. 

Todos los pueblos tenían que tributar al imperio mexica y sus reinos 

aliados, Tlacopan y Texcoco, además de contribuir en sus guerras con 

gente, víveres, armas, etc. Algunos tributos eran permanentes en 

determinadas fechas del año. 

Cada calpulli (barrio) concentraba sus aportaciones en el calpulco y 

luego las llevaban al altépetl respectivo, para desde ahí trasladarlas a la 

cabecera del reino. 

Los historiadores explican que en cada calpulli (barrio) y calpulco 

(cabecera) se destinaban tierras colectivas que eran trabajadas de 

manera comunal, para obtener los productos agrícolas y agropecuarios 

que permitieran cumplir con los tributos que se entregaban al imperio.4 

Les llamaban sementeras, formas de organización de las que todavía en 

la actualidad, y a más de 500 años, hay vestigios.  

En algunos barrios (los antiguos calpulli) de Xalatlaco hay restos de 

esas sementeras. Yo vivo en el barrio de San Bartolomé, y aquí se 

conserva un terreno de labor de aproximadamente tres hectáreas y un 

centro recreativo plaza que administran la mayordomía (parte religiosa) 

y los delegados municipales (parte civil). Hace unos 40 años había más 

 
4 En la cosmovisión de los Mexicas/Aztecas, denominaban “Teotitlán” a las tierras de los 

dioses. Dicho Teotitlán tenía la función de ser trabajado de forma comunitaria. Ya en la época 

colonial cambia de nombre de Teotitlán o Cafradía, dichas tierras fueron adjudicadas como 

tierras de los Santos. 



NUESTRA MEMORIA  

27 
 

sementeras (actualmente llamadas cofradías), pero se fueron destinando 

para construir centros de salud o educativos, bibliotecas, etc. 

A cada barrio vecino le ha sucedido lo mismo. Hemos visto que en otros 

pueblos también han tenido o tienen este tipo de terrenos, por ejemplo, 

en Gualupita y San Pedro Cholula, por mencionar los que he visto. 

Por lo que respecta al ámbito religioso, cada calpulli, afirman los 

estudiosos, debería tener un templo dedicado a venerar a los dioses 

aztecas y, desde luego, esta lógica aplicaba también a la cabecera 

(calpulco), sobre todo cuando ascendía a la categoría de altépetl, como 

fue el caso de Xalatlauhco. 

Con la llegada de los españoles, la religión cobró un lugar primordial, 

pues sirvió para consolidar el dominio sobre los pueblos indígenas. Para 

ello, lo primero que hicieron los europeos fue destruir los templos 

existentes y edificar nuevos centros religiosos como lo marca la religión 

católica, con imágenes de Dios, vírgenes y santos. Sin embargo, se 

mantuvo la organización de los pueblos originarios, e incluso se procuró 

que los gobernantes indios fueran fortalecidos y su autoridad se 

respetara, con la condición de que se alejaran del imperio azteca y de la 

Triple Alianza, y reconocieran la autoridad del gobierno español y de 

su soberano. 

Pero, repito, la organización al interior del altépetl se mantuvo hasta ya 

avanzada la Colonia. Un ejemplo de esto lo refiere Javier Romero 

Quiroz (1978), al citar datos del informe del cura de Xalatlaco, Juan de 

Segura, que en 1569 apunta que: 

Xalatlaco, Cabecera. Xalatlaco, con ocho barrios en la Comarca 

de Toluca, en el Valle de Matalcingo, siete leguas distantes de la 

Cd. de México, hacia el poniente, Xalatlaco, con cinco estancias 

subjetas [sic], con mil quinientos tributantes. La relación señala 

a Gaspar Alonso de Aguilar como Encomendero y a Don Alonso 

Quitzilzil como Gobernador. Señala esta relación que las 

estancias subjetas [sic] son: Almoloya, Texcalyacac, 

Techuchulco, Capulhuac y Atizacaltitlán (p. 36). 



GRUPO TOQUILNAMIC 

28 
 

Como vemos, ya en 1569, es decir, casi 50 años después de consumada 

la conquista, la región del Matlatzinco que gobernaba Xalatlauhco 

desde 1478 se había reducido a menos de la mitad original, pues había 

perdido pueblos como Calimaya, Mexicaltzingo y Ocoyoacac. 

El historiador Romero Quiroz (1978) recoge este interesante dato: “La 

relación dice que en Xalatlaco había hasta 50 indios principales, deudos 

del señor natural de dicho pueblo y de su mujer. Esta noticia comprueba 

que en Xalatlauhco, como dice la tradición, había gobernantes y 

familias tenochcas de importancia” (p. 38). Esto fue en 1569, es decir, 

47 años después de consumada la conquista. 

De su lado, el párroco de Xalatlaco, el presbítero Andrés Lozano Ruiz, 

y Rosalva López Ruiz (2008), escribieron un libro derivado de sus 

investigaciones: Xalatlaco, porción mexica de Axayácatl y Moctezuma 

Xocoyotzin. Estudio histórico literario, en el cual aportan los siguientes 

datos: 

también era una ranchería lo que hoy es la Hacienda de Atenco 

cuando al Secretario Altamirano se le dieron esos terrenos, puso 

ahí una parte de los ganados que tenía en el monte, para lo cual 

el gobernador de Xalatlaco, les dijo a los rancheros por medio 

de un mandato imin calen maya que quiere decir transporten 

esas casas, de donde tomó su nombre Calimaya, porque allá se 

fueron los pueblos de la Magdalena y Guadalupe Yancuictlalpan 

(p. 60).” 

Continúan Ruiz y López (2008): 

cuando en Tenochtitlán hoy México, se hizo la dedicación del 

Templo Mayor a Huitzilopochtli, se hizo lo mismo en Xalatlaco, 

y después de la conquista siguió siendo una población 

aristócrata de mucha importancia abrigando caziques [sic] de 

bastante nobleza y sus posesiones se extendían hasta tocar con 

las de Zinacantepec (p. 59). 

Un dato más, aunque aislado, nos da una idea de la importancia de 

Xalatlaco ya en la época colonial. En el libro Efemérides municipales 

del Estado de México, el cronista de Ocoyoacac apunta: “28 octubre 



NUESTRA MEMORIA  

29 
 

[de] 1560: En Xalatlaco el virrey Luis de Velasco otorgó al gobernador 

los títulos primordiales de fundación de su pueblo: San Pedro 

Atlapulco” (p. 148). En el diagrama 1 podemos ver la sucesión de los 

tlatoanis mexicas y sus descendencias, hasta llegar a Tecuichpo y 

Atlixcatzin. 

Diagrama 1. Sucesión y descendencias de los tlatoanis mexicas 

 

Fuente: Santamarina (2011, p. 29). 



GRUPO TOQUILNAMIC 

30 
 

Isabel Moctezuma “Tecuichpo” y el linaje azteca en Xalatlauhco 

Mocauhqui, como gobernador de la provincia de Xalatlauhco, 

engrandeció a estas tierras integrantes de la Triple Alianza, entre otras 

cosas, por la construcción de un edificio similar al Templo Mayor de 

Tenochtitlan. En relación a este hecho, el maestro Donaciano Vargas 

Ordóñez (2020), cronista de Xalatlaco, rescata los siguientes datos y los 

anota en el libro Efemérides municipales del Estado de México, editado 

por la Asociación de Cronistas Municipales del Estado de México: 

1486. Inauguración de la pirámide de Xalatlauhco, dedicada a 

Huitzilopochtli, con asistencia de los gobiernos de la Triple 

Alianza, invitados por Mocauhqui, Señor de Xalatlauhco. 

1488. Ahuizotl, VIII Hueitlahtoani de Tenochtitlán y el 

Tlahtoani de Tlacopan, elevan a Xalatlauhco a la categoría de 

calpulco. 

1543. El Virrey, Antonio de Mendoza y Juan de Zumárraga, 

primer obispo de la Nueva España, conceden licencia a los 

frailes franciscanos y grupo de nativos de Xalatlauhco para la 

construcción del templo parroquial y su titular la virgen de La 

Asunción. 

1545. Se inicia la construcción del templo parroquial de la 

congregación de Santa María de la Asunción, en Xalatlaco, 

utilizando los materiales de la pirámide prehispánica (p. 279). 

Con estos datos se puede inferir que el templo construido a iniciativa 

de Mocauhqui se ubicó en el mismo lugar donde ahora está la parroquia 

dedicada a la virgen de la Asunción. Al consumarse la conquista, y 

derivado de la violencia desatada por el ejército español y sus aliados, 

el edificio prehispánico fue destruido y sólo quedaron los materiales 

que sirvieron para la construcción de la nueva iglesia católica donde, 

desde esa época y hasta la actualidad, se venera a Santa María de la 

Asunción. Los historiadores registran a Gonzalo de Sandoval, soldado 

de confianza de Hernán Cortés, como responsable y comisionado por 

éste para llevar a cabo la dominación y la destrucción. 



NUESTRA MEMORIA  

31 
 

Un dato más que puede servir para dar fuerza a esta hipótesis me lo 

comentó en una conversación hace algún tiempo el señor Sergio 

Hinojosa Reynoso, maestro de lengua náhuatl. Su reflexión es la 

siguiente: “A unos metros del templo dedicado a la virgen de la 

Asunción, brota uno de los manantiales de agua más importantes de la 

población de Xalatlaco, y los pobladores lo llaman manantial 

ʻYecapanteopa’, que significa ʻjunto al templo’”. El nombre se refiere 

al templo prehispánico y no al católico, pues, de lo contrario, estaría en 

español (es sólo una hipótesis). 

Junto al templo, además, hay lugares que pueden haber servido a la 

pirámide prehispánica por su localización en las partes más elevadas de 

la actual cabecera de Xalatlaco, donde es posible apreciar un panorama 

espectacular y dominar con la vista el actual Valle de Toluca, que antes 

se llamó Valle del Matlatzinco, teniendo como fondo el hermoso e 

imponente volcán Xinantécatl o Nevado de Toluca. Me refiero a sitios 

como, primeramente, el espacio religioso consagrado a Santa María de 

la Asunción, el Centro Escolar “Cuauhtémoc”, la plaza cívica, el jardín 

municipal, el mirador, Palacio Municipal, la iglesia dedicada a Santa 

Teresa de Jesús y al fondo, en lo más alto, el jardín municipal, 

rehabilitado y conocido como el Calvario. Es probable que en alguno 

de estos sitios haya sido construido el templo a Huitzilopochtli. 

Pero regresemos a los tiempos de esplendor de Xalatlauhco, cuando era 

el centro político, económico, administrativo y militar de la provincia 

del Matlatzinco en el Valle de Toluca. El linaje azteca en Xalatlaco 

gozaba de privilegios, comodidades y muchas bellezas naturales. 

Lorenzo Orihuela Flores (2011) relata lo siguiente:  

En el año 2-casa, 1481, al morir Axayácatl, sube al mando Tizoc 

y después Ahuízotl; quien a su vez heredó los territorios de 

Xalatlauhco y Matlatzinco a los entonces principales de la 

realeza mexica, Tecalco y Atlixcatzin. Tecalco o Tezalco casó 

con Moctezuma II de cuya unión nació Tecuichpo; quien, 

bautizada como Isabel Moctezuma, por herencia recibió el 



GRUPO TOQUILNAMIC 

32 
 

territorio de Xalatlaco, y Atlixcatzin la parte de Texalatlanco y 

Tlalaxco, actual Texcalyacac (p. 93). 

Estos datos concuerdan con lo ilustrado en el diagrama 1 del final de la 

segunda parte de este documento. En relación con la vida de Isabel 

Moctezuma en Xalatlaco, Ruiz y López (2008) describen: 

Ruinas de edificios antiguos: hay en Xalatlaco en el barrio de 

San Francisco entre varios cimientos de la casa que fue de una 

hija del Emperador Moctezuma y de una concubina suya, ambos 

originarios del mismo pueblo, un cuarto pequeño que aún sirve 

de oratorio a los que habitan un pobre jacal que ha sustituido el 

antiguo edificio, dicho cuarto tiene una construcción de cantera 

en sus paredes, en la puerta hay dos columnas toscanas sirviendo 

de mochetas y cada lado de la misma puerta una claraboya de 

forma circular con una loza calada presentando figuras bajo 

relieve, una representando a Venus, mira al oriente y al lado sur 

por la parte de la calle y camino que va para el monte, se haya 

contiguo un sabino en el cual según tradición estaba colgada una 

campana, para convocar al pueblo a servidumbre (p. 59). 

Esta información la envió el cura de Xalatlaco en 1569. Se comenta que 

la representación de Venus significa que aquí hubo un matriarcado, lo 

cual fortalece la idea de que, después de Mocauhqui, fue Tezalco, la 

madre de Tecuichpo, quien gobernó la provincia de Xalatlauhco, 

nombrada por el rey Totoquihuatzin II de Tlacopan. 

Es muy importante aclarar que el concepto de concubina lo trajeron los 

españoles, pues la religión católica no admite que una persona tenga 

más de una pareja; sin embargo, los aztecas sí lo permitían y 

Moctezuma ha sido famoso por el número de mujeres que se dice tenía. 

Para los mexicas, empero, una esposa legítima era aquella que se 

reconocía públicamente y con la que se cubrían los rituales 

correspondientes en una boda. En el caso de Tezalco, la Triple Alianza 

no sólo la reconocía como esposa legítima de Moctezuma, sino que la 

consideraba la principal. 



NUESTRA MEMORIA  

33 
 

Tezalco fue nombrada entonces señora gobernante de Xalatlauhco hacia 

1486-1487. Mozauhqui todavía inauguró el teocalli en Xalatlauhco, 

seguramente en ese mismo año de 1486, según Bernal Díaz del Castillo, 

con lo que coincide Lorenzo Orihuela Flores (2011). En 1488, pues, ya 

Tezalco era señora y gobernante de Xalatlauhco, como altépetl del 

Matlatzinco. Y por aquel entonces, Moctezuma Xocoyotzin, sacerdote 

y guerrero mexica, se casa con ella. Respecto a este asunto: 

Torres Quintero recogió un dato sobre la presencia de 

Moctezuma cerca de la laguna y Fray Diego Durán escribe que 

cuando fue designado tlatoani, Moctezuma vivía en el Valle de 

Matlatzinco, cerca de la laguna (pero no dice el nombre del 

lugar), ya que era sacerdote antes de ser entronizado en el poder, 

se encontraba en la orilla del templo, barriendo (2011). 

Aquí, dice Lorenzo Orihuela (2011), “barrer” tiene un significado ritual. 

En el Matlatzinco, los ahuizotes y quietlazques son los graniceros y 

atajadores del agua que, en sus ceremonias rituales celebradas en los 

altos montes, “barren” la enfermedad y limpian el cuerpo. Todos estos 

datos se acomodan como un rompecabezas: Xalatlauhco, laguna, 

Matlatzinco, Tezalco y Moctezuma Xocoyotzin, casamiento, 

entronización de Moctezuma como tlatoani, sacerdote, templo, 

guerrero, altépetl. 

Y entonces aparece en escena, nacida del matrimonio entre Moctezuma 

Xocoyotzin y Tezalco en Xalatlauhco, una bebé de belleza 

extraordinaria, que irradiaba luz y cuya sonrisa cautivaba como un imán 

a quienes la miraban. La tradición oral respecto a este extraordinario ser 

a quien Moctezuma Xocoyotzin, su padre, llamó Tecuichpo 

Ichcaxóchitl (copo de algodón), la recogen el padre Andrés, párroco de 

Xalatlaco de 1963 a 1992, y su sobrina Rosalva López Ruiz, en su ya 

citado libro Xalatlaco. Porción mexica de Axayácatl y Moctezuma 

Xocoyotzin. Estudio histórico literario (Ruiz y López, 2008, p. 53). 

Todavía, y con mucha frecuencia, se oyen en Xalatlaco unos versos que 

hablan de las pasadas glorias de Tecuichpo. Son éstos:  

 



GRUPO TOQUILNAMIC 

34 
 

Xochi pizahua panino yollotl 

Xochi pizahua panoxtololo 

Cani nis huicas tlacotonalli 

Quimitotica panoyohualli 

Ce zohualtzintli quimitotica 

Payo chichiltic quimantlatica 

Muchicohuani quile huitica 

Ce zohualzintli quimitotica. 

Tersa flor que llevo muy adentro del 

corazón 

Tersa flor de pétalos que se desgranan 

¿A dónde vas en pleno medio día 

cubierta de sombras? 

Una mujercita cubierta  

Con ardiente fuego, alza el vuelo  

Sembradora de bledos,  

Una mujercita cubierta. 

 

Esta elegía, continúa el padre Andrés, grito arrancado de la tristeza o 

lágrima sonora desgarrada por la ausencia, suena a una despedida 

definitiva, a una separación irremediable: es el pueblo de sangre mexica 

que canta todavía a la princesa ausente. 

Una tradición que permanece incólume, y que es practicada en la danza 

de tlaxinques, da testimonio de que la hija de Moctezuma, 

Tecuichpoztli, que después fue bautizada por los españoles como doña 

Isabel Moctezuma, fue separada un día de su pueblo, que la sigue 

añorando. (p. 53)”   

Y efectivamente, Tecuichpo Ichcaxóchitl enfrentó su destino junto con 

su padre durante la caída de la Gran Tenochtitlan. Al morir el emperador 

Ahuizotl, es nombrado sucesor Moctezuma II conocido ya como 

Moctezuma Xocoyótzin, se traslada a la Gran Tenochtitlán junto con 

Tezalco, su esposa y su hija Tecuichpo.  

Corre el tiempo y al morir Moctezuma II, en plena guerra de conquista, 

Cuitláhuac toma por esposa a Tecuichpo, como forma de emparentar 

con la realeza azteca y facilitar su ascenso al trono como emperador y 

sucesor de Moctezuma.  

Cuitláhuac en plena guerra contra los españoles, se contagia de viruela, 

y a solo 3 meses de su reinado, muere, dejando viuda a Tecuichpo y sin 

consumar su unión. Es entonces que se elige a un sucesor de Cuitláhuac, 

siendo el turno de valeroso Cuauhtémoc, quien previamente y 

anticipándose a los tiempos que veía venir, también se casa con 

Tecuichpo, para facilitar su nombramiento; eran las reglas del 



NUESTRA MEMORIA  

35 
 

parentesco entre la nobleza gobernante y afianzar las alianzas durante 

los tiempos del esplendor de La Triple Alianza.  

Estos son hechos son narrados por varios historiadores. Efectivamente, 

tres emperadores aztecas fuero yernos de Xalatlaco; primero 

Moctezuma al casarse con Tezalco, después Cuitláhuac y Cuauhtémoc 

quienes toman por esposa a Tecuichpo, hija de Moctezuma. Al parecer, 

Isabel Moctezuma ya no regresó a Xalatlauhco, pues Hernán Cortés le 

dio en encomienda el territorio de Tacuba (Tlacopan), y con 

anterioridad, desde 1522, el conquistador había apartado para él mismo 

la región del Matlatzinco, parte de la cual cedió en 1528 a Leonel de 

Cervantes, uno de sus capitanes, quien quedó así en posesión de 

Xalatlauhco y sus cinco pueblos, además de Atlapulco. 

Tecuichpo Isabel Moctezuma recibió, además de Tacuba, algunos 

pueblos del Matlatzinco, como Capulhuac, Coapanoaya, Ocoyoacac y 

Tepezoyuca. Xalatlauhco, desde entonces, guarda en lo más íntimo de 

su memoria la imagen de la princesa azteca, quien desde la profundidad 

de los anales de la historia se hace presente formando con las nubes 

sobre las montañas su figura y su recuerdo… 

Como conclusión puedo decir que nuestra identidad histórica como 

Xalatlaquenses, se encuentra fuertemente ligada a la sangre nahua, 

mexica, azteca, por el idioma náhuatl y por la presencia y arraigo de 

familias y personajes de la nobleza azteca, antes, durante y después de 

que vivieran Tecuichpo, Tezalco, Moctezuma Xocoyotzin, además de 

Mozauhqui, en Xalatlauhco. 

El templo construido por Mozauhqui, ahora lo tenemos ya 

reacomodado y modificado pero presente en el templo parroquial, 

donde se venera a la virgen de Santa María de la Asunción y como 

testigos y huellas de nuestro pasado histórico indígena; los materiales 

que fueron utilizados en la construcción de la Gran Piramide dedicada 

a Hutzilopochtli en tiempos de los aztecas: rocas, tezontle, cantera, en 

los cimientos, muros, cúpula, torres y atrio parroquial. Con ellos 

podemos imaginarnos el esfuerzo, el sudor y el trabajo incansable de 

nuestros antepasados, quienes vieron y sufrieron en carne propia los 



GRUPO TOQUILNAMIC 

36 
 

acontecimientos y la transformación de una era de esplendor indígena 

a otra de esplendor en la conversión al cristianismo y la fe católica, sin 

perder nunca el orgullo de su origen nahua.  

 

 

Referencias bibliográficas 

Amecrom (2002). Efemérides municipales del Estado de México: Editorial 

Emahaia.  

Chimalpáhin, D. F. (2001). Diario. México, DF: editorial Consejo Nacional 

para la Cultura y las Artes. 

Clavijero, F.J. (2014). Historia Antigua de México: Editorial Penagos. 

(Décima segunda edición)  

Díaz, E. (noviembre de 2009). Tres emperadores aztecas yernos de Xalatlaco. 

El Objetivo de la Comunidad, núm. 15, p. 5, Sección Cultura, 

Xalatlaco, México. 

García, A. (2004). Matlatzincas (pueblos indígenas del México 

contemporáneo). Ciudad de México: Comisión Nacional para el 

Desarrollo de los Pueblos Indígenas / Programa de las Naciones 

Unidas para el Desarrollo. Recuperado de https://cutt.ly/C0aj6zm 

González, S. y Patiño, A. (1994). Memoria campesina. La historia de 

Xalatlaco contada por su gente. Toluca, México: Instituto 

Mexiquense de Cultura. 

Hernández, R. (1966). Los pueblos prehispánicos de México. Estudios de 

Cultura Náhuatl, VI, pp. 219-225. Recuperado de 

https://cutt.ly/415uJbb 

Lizcano, F. (2017). Estado de México: una regionalización con raíces 

históricas. Toluca, México: Gobierno del Estado de México / Instituto 

de Administración Pública del Estado de México / Universidad 

Autónoma del Estado de México. Recuperado de 

https://cutt.ly/t15CL1J 

Orihuela, L. (2011). Atlixcatzin: linaje de Moctezuma en Texcalyacac, señoría 

mexica en Matlazinco, Cápulhuac, México: Editorial Maktub.   

Romero, J. (1978). Santiago Tianguistenco, México: Editorial Libros de 

México.   



NUESTRA MEMORIA  

37 
 

Ruiz, A. y López, R. (2008). Xalatlaco, porción mexica de Axayácatl y 

Moctezuma Xocoyotzin. Estudio histórico literario. Capulhuac, 

México: Editorial Maktub.  

Santamarina, C. (2011). La rebelión de 1428 de Tenochtitlan contra 

Azcapotzalco. Arqueología Mexicana, 19(111), pp. 26-31. 

Sugiura, Y., Álvarez, J. A. y Zepeda, E. (coords.) (2016). La cuenca del Alto 

Lerma: ayer y hoy. Su historia y su etnografía. Toluca, México: 

Gobierno del Estado de México / El Colegio Mexiquense, A. C. 

Recuperado de https://cutt.ly/L16aJCS 

Torquemada, J. (1725). Monarquía Indiana. Madrid, España:  Instituto de 

Investigaciones Históricas.  

Vargas, D. (1997). Xalatlaco. Monografía municipal. Toluca, México: 

Instituto Mexiquense de Cultura. 

  



 

 

  



NUESTRA MEMORIA  

39 
 

Capítulo 2.  El zapatismo en Xalatlaco 
 

 Alejandro Patiño Díaz 

“También cambió mi opinión sobre lo que sucedió. Si uno lo mira desde 

el punto de vista de la revolución social campesina de México, fue una 

guerra tremenda entre la revolución y la contrarrevolución. Todos los 

gobiernos se opusieron a la revolución campesina y llevaron a cabo una 

guerra de exterminio, genocida” 

Francisco Pineda 

(Entrevistado por Ericka Montaño Garfias. Periódico 

 La Jornada, viernes 31 de mayo de 2019, pág. 3) 

 

Sus múltiples razones 

La primera de las grandes revoluciones sociales del siglo XX fue la 

sublevación armada que dio inicio en 1910 y que se le conoce como 

Revolución Mexicana, sin lugar a duda fue uno de los grandes 

movimientos sociales del mundo moderno, los testimonios de los 

xalatlaquenses, sobrevivientes de esta rebelión indígena que involucró 

al total de los pobladores, nos muestra los sucesos desde la experiencia 

de los derrotados, conservando en su memoria los acontecimientos que 

cambiaron el rumbo de su pueblo. 

Por mucho tiempo el estudio del zapatismo se refirió a los grandes 

personajes como los hacedores de la Historia, dejando de lado a la 

memoria del grueso de la tropa formada por campesinos nativos de este 

terruño, que aspiraban a una mejor condición de vida y por ello se 

levantaron en armas, como actores y promotores de su propia historia. 

El presente escrito es de una entrevista que no se incluyó en el libro 

Memoria campesina. La historia de Xalatlaco contada por su gente5. 

 
5El proyecto de la historia oral de Xalatlaco se inició por 1982, con el apoyo de una beca del 

Instituto Nacional Indigenista, sección Atlacomulco, a la investigación "El zapatismo en un 

pueblo indígena del Estado de México". La recopilación se concluyó en 1988 con una beca que 

otorgó el Instituto Mexiquense de Cultura. Este mismo instituto lo publicó en 1994 en la serie 

"Documentos y Testimonios", con créditos para Soledad González Montes (coordinadora y 

compiladora) y Alejandro Patiño Díaz (recopilación e investigación). Ha sido reeditado (2024) 



GRUPO TOQUILNAMIC 

40 
 

Del libro citado, observamos que existieron diferentes motivos para 

integrarse a la guerrilla zapatista. Algunos lo hicieron por convicción, 

como fue el caso de Regino Vega Laudinos y José Guadarrama. Estos 

esperaban que al término de la lucha se pudieran recuperar territorios 

comunales en disputa e impedir que se siguieran explotando sus 

recursos por personas ajenas a su pueblo. Aspiraban también a erradicar 

los fuertes impuestos y librarse de los terribles abusos de autoridad 

cometidos por los jefes políticos del pueblo y de la región. 

Otros se incorporaron por razones familiares, pues tenían parientes al 

interior de las filas zapatistas, como fue el caso de Natalio Lorenzana y 

Lorenzo López. A algunos otros los impulsó la extrema pobreza 

causada por la guerra, uno de ellos fue don Juan Estañón, para quien 

también fue muy importante el factor étnico como elemento de 

integración al movimiento zapatista, pues del exilio, prefirió regresar a 

su pueblo destruido, en busca de su añorado entorno familiar, a la 

comunidad a la que pertenecía, con los que hablaba su idioma materno, 

con la gente que le tenían afecto como parte de su cultura local. Al lugar 

donde conocía los montes y parajes como posibles guaridas, trinchera 

o para poder ir, en el temporal, a recoger hongos, xocoyoles, quelites. 

También porque estaban en su pueblo, sus lugares sagrados, seis 

iglesias para recurrir a pedir la ayuda Divina: La Parroquia (La 

Asunción de María), Santa Teresa de Jesús, San Juan Bautista, San 

Agustín Obispo, San Francisco de Asis y San Bartolomé.  

El pueblo de Xalatlaco pertenecía a un área étnica, que abarca varias 

comunidades que compartían la misma habla mexicano o náhuatl. Esta 

área abarcaba los municipios que integran el Distrito de Tenango del 

Valle, el sur del Valle de México y la zona norte y centro del Estado de 

Morelos. Entre estas, existían multitud de intercambios culturales de 

distintos tipos. Los pueblos de la zona náhuatl del Valle de Toluca 

 
por el Instituto Nacional de Estudios Históricos de la Revolución Mexicana. 

https://www.inehrm.gob.mx/recursos/Libros/2024_memoria_campesina_lahistoria_de_xalatla

co_contada_porsu_gente.pdf 

 



NUESTRA MEMORIA  

41 
 

asistían en peregrinaciones a Morelos, a las ferias de la cuaresma, en 

donde aprendieron las danzas de Lobitos, Negritos, Cuentepecos, 

Chínelos y la amplia gama de corridos históricos, amorosos, satíricos y 

moralistas. Hay también infinidad de otros aspectos compartidos: la 

forma de hablar, vestir, el calzar guaraches y sombrero calentano (de 

ala ancha de la región de tierra caliente del Estado de México y 

Morelos), la utilización de productos ceremoniales, como el copal y las 

imágenes de los santos milagrosos de esa región, además del recurrir a 

los brujos, chamanes y curanderos. 

Por lo que se refiere a los aspectos económicos, gran parte de los 

productos que comercializaba Xalatlaco seguían siendo los mismos que 

los de la época prehispánica y virreinal: se llevaban a vender al valle de 

Cuernavaca: maderas, morillos, vigas, tejamanil, maíz, frijol, haba, 

cebada y paja. Además, muchos xalatlaquenses iban al corte de la caña.         

De Morelos traían al pueblo los productos de las haciendas azucareras: 

alcohol, azúcar, piloncillo y panela, de los agrícolas; tomate, jitomate, 

chiles y una gran variedad de frutas que produce la tierra caliente.  

 

Otra mirada más al zapatismo en Xalatlaco 

Don Juan Estañón nació en Xalatlaco, estado de México, posiblemente 

en 1904. En su niñez militó en las filas del zapatismo. Las narraciones 

que de esta época hacía tenían poca credibilidad entre sus 

contemporáneos, al parecer, porque don Juan, al ser derrotado el 

zapatismo de esta zona, se dio de alta en el ejército federal de Álvaro 

Obregón. Fue el único zapatista de este pueblo que se incorporó al 

sistema de la revolución triunfante, circunstancia que lo ubicó como 

una persona poco confiable ante sus contemporáneos. 

Gran parte de la vida de don Juan transcurrió en la ciudad de México. 

Se jubiló en el ejército y por instrucciones de uno de sus jefes de nombre 



GRUPO TOQUILNAMIC 

42 
 

Porfirio Palacios6 regresa a su pueblo en 1975 y funda el Frente 

Zapatista, agrupando a los sobrevivientes de la guerrilla de este 

municipio, la finalidad, por la que se organizaron, era lograr una 

pensión de veteranos de guerra, sus solicitudes nunca salieron de esta 

población, ni siquiera de la casa que ocuparon para sus reuniones, pues 

nunca pudieron conseguir quien les redactara y escribiera sus 

participaciones militares. 

La entrevista que presentaré se realizó en 1982 en una reunión de 

zapatistas en la que se encontraban don Juan Negrete, Evaristo 

Mendoza, Pedro González, Juan Zavala, Lorenzo López, Tereso 

Quiterio, Natalio Lorenzana y la señora Ignacia Vega. Don Juan 

buscaba dar veracidad a sus vivencias ante este grupo. 

Don Juan inicia su relato con el impacto del despoblado. A él no le 

interesa que hayan quemado el pueblo, a sus sembradíos y hayan 

muerto infinidad de personas, a él le afecta el despoblado porque tiene 

que emigrar7. No menciona las políticas represivas, ni la existencia de 

caciques locales, ni siquiera cuestiona el proceder de los carrancistas. 

Lamenta dejar su pueblo (quizás tierras de cultivo), e irse con sus cabras 

y su maíz, que es el símbolo de propiedad, junto con su padre, que es el 

símbolo de protección, de unidad familiar. Pierde todo en el transcurso 

del éxodo. Se encontró de pronto, solo, en un pueblo extraño, por lo que 

decidió regresar al área de conflicto buscando a sus padres. No buscó 

ingresar a las filas zapatistas, sino que buscó a sus padres, a los que 

nunca encontró. Se da de alta con los zapatistas por tener allí conocidos, 

entre ellos un tío suyo. Allí conoce a Pedro Blas, Benito Muciño, Félix 

Navarrete y Domingo Negrete. Además, le atrajo el hecho de que 

 
6 Porfirio Palacios fue uno de los militares zapatistas que, a su derrota, se unieron a las filas del 

ejército triunfante. Es autor de libro: Emiliano Zapata: datos biográficos- históricos. México: 

Centro de Estudios Histórico del Agrarismo en México. 1982. 

7 En diciembre 11 de 1915 los carrancistas quemaron al pueblo y el 2 de mayo de 1916 obligaron 

a los pacíficos a despoblar Xalatlaco. 

 



NUESTRA MEMORIA  

43 
 

Genovevo de la O hablaba el mexicano, aunque no llegó a cruzar 

palabra con él. 

Don Juan no menciona qué le sucedió a Regino Vega; ni siquiera se da 

por enterado de la muerte de este, ni la posterior de Emiliano Zapata. Él 

nos narra el periodo cuando ya se encuentra a las órdenes del general 

Genovevo de la O, en la última incursión zapatista a Xalatlaco. Después 

se da de alta en el ejército federal de Álvaro Obregón. 

 

Fotografía 1. Reunión de zapatistas en Xalatlaco Estado de México.  

 

De izquierda a derecha: Juan Negrete, Pedro González, Juan Zavala, 

Juan Estañón y Modesto Quiterio. 

Fuente: Archivo personal, 1982 

 

 

 

 



GRUPO TOQUILNAMIC 

44 
 

Testimonio de Don Juan Estañón   

Yo me hice zapatista de esta manera. Yo antes cuidaba cabras, pero 

cuando empezó la revolución tuvimos que salir porque despoblaron al 

pueblo. ¿Pero se acuerdan que no despoblaron a la Magdalena?, pus 

para allá nos fuimos, nosotros, nuestro maíz y las cabras, con este señor, 

papá de Pedro Galindo. Luego de allí despoblaron a la Magdalena y nos 

fuimos a la ranchería de Coamilpa (o Colero), de allí despoblaron y nos 

fuimos a Capulhuac, escondiendo el maíz y arriando las cabras, total 

que se acabó todo eso y ya no teníamos que comer, porque el maíz lo 

fue a depositar mi padre en San Mateo Atenco y como se dieron cuenta 

en donde lo fue a depositar, pues se lo robaron, se lo acabaron, lo fueron 

a traer en la noche, total que de donde sostenernos ya no teníamos y nos 

fuimos para Chapultepec, de allí a Mexicaltzingo.                                                                                

En Mexicaltzingo trabajé de mocito, me pagaban cincuenta centavos al 

mes cuidando cerdos, yo y el señor, —dios lo perdone— don Lázaro 

Estrada, que ya murió, se completaba nuestro sustento que, si llevaba 

tres costalitos de boñiga de ese seco de res, me daba tres memelitas, y 

si nomás llevaba uno, nomás me daba dos, y como esto no era 

suficiente, yo con el finadito, nos manteníamos con la papa del agua, la 

negra y la esa blanca, la tzatzamolli. Total, que yo sentía que me daba 

mucha friega, entonces le dije al que me alquilaba: 

-Ahí están sus cerdos, muchas gracias. 

-Espera a tu papá. 

-No sé dónde anden mis padres. 

Entonces ya me salí de Mexicaltzingo, llegué a Chapultepec, ya ni les 

teníamos que pedir, por nuestra ropita sabían que éramos los 

desterrados de Xalatlaco, allí me regalaron una tortillita. Me vine, me 

vine hasta la hacienda de Atenco y vi que estaba formada la gente. Les 

pregunté: 

- ¿Qué están dando aquí? 

-Están dando socorro. 

Yo creí que eran tortillitas o maicito, no señores, había carne de a 

montón, y nomás agarraban así, y órale. Y yo en mi gabancito de hilas, 



NUESTRA MEMORIA  

45 
 

manos, no es penoso, créanmelo.  Mis calzoncitos eran de mantita, 

viejitos. Entonces agarré la carne y me vine, me vine, pasé a Santiago 

Tianguistenco y llegué a donde vivía Laudino, este de aquí de la 

esquina. Allí estaban los zapatistas. 

Llegué preguntando por mis señores padres, me dijeron que no, que 

ellos… Que estaba despoblado el pueblo, que ellos no lo sabían. 

-¿Qué traes?- me preguntaron. 

-Traigo carne. 

-¡En mi gabancito, hermanos! ¡Ay Dios! 

Entonces donde vivía don Macario Reyes, allí en esa manzanita, -ojalá 

la manzanita hablara— allí lo fuimos a poner a cocer hermanos, ¡más 

de agua que de carne! 

Al otro día ya me llevaron allá con el general Regino Vega. 

-Ya traemos otro compañero que se quiere dar de alta. 

- ¿Cómo te llamas? 

-Soy Juan Estañón, mi papá es Gabino Estañón. 

-Mira, aquí está un tío tuyo. 

-No sé, ¿Quién será? 

-Se llama Vicente Estañón. 

 

Y sí lo vi, [me sentí lleno] de orgullo, sí lo vi mi tío, pero jamás lo volví 

a ver. ¡Mh!, entonces dice: 

-Pero estás muy chico. 

-No le hace, no le hace.8 

Yo me di de alta, Verdaderamente no conviví con todos. Natalio 

Lorenzana no lo conocí, el que conocí fue a Pedro Blas, ora su hijo de 

don Jacinto Silva, ora Félix Navarrete y a Domingo Negrete y Benito 

Muciño. A Benito seguido lo iban a traer sus papases porque era muy 

chico, solo iba a los Tejocotes porque casi allí era donde vivía más el 

general Regino, o don Juan Hinojosa, entonces el general le decía: 

-No, pues estás chico, to´via no. 

 
8 Posiblemente a inicios de 1917 regresa a su pueblo. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

46 
 

Entonces él se iba con su papá. 

-Llévenselo, está chico todavía. 

Pero él era muy necio, quería ser también revolucionario, y lo traían una 

vez y otra vez se iba. Que por fin se fue y por allá lo avanzaron los 

villistas y se lo llevaron pa´l norte. 

Don Juan Estañón platica con otros participantes de la reunión. Natalio 

Lorenzana dijo:  

-Cuando la usurpación de Victoriano Huerta, aquí estuvo el 

destacamento de los pelones y el centinela que lo ponían, se 

cambiaban, pero como les gustaba la "bimba"[tomar alcohol], 

en la noche, cuando estaban todavía fuertes:  

- ¡Centinela alerta! 

- ¡Centinela alerta! ¡Alerta! ¡Alerta!, contestaban. 

- Cuando ya les agarró el sueño, ya nomás: ¡Lerta! ¡Lerta!  

 

Nosotros estuvimos en la casa de mi hermano José Bracamonte, por eso 

me di cuenta.9  

Juan Estañón: Una pregunta ¿Con quién se dio de alta el señor Regino 

Vega?, ¿Usted recuerda? 

Natalio Lorenzana: Lo nombraron los Vallejos. 

Juan Estañón: ¡No, esos cabrones fueron unos traidores! 

Natalio Lorenzana: Espérense, espérense, hay que hablar primero.  

Ellos fueron los primeros zapatistas, cuando el general todavía no era 

nada. Entonces ellos que ya habían andado de rebeldes dijeron: 

-Tú vas a ser nuestro jefe. 

-Pues se juntaron con otros y así naturalitos. ¡Pobrecito! Si él 

era carbonerito, texamanilerito, no sabía ni leer ni escribir, pues lo 

obligaron y se dio a la orden de que fue jefe, ya qué. Y después estos 

 
9 Victoriano Huerta, presidente interino del 19 de febrero de 1913 al 15 de julio de 1914. En 

otro momento, me platicaba don Natalio, que "en esta época, el ejército huertista, ocuparon las 

iglesias como caballerizas y hacías vilezas con los objetos sagrados de los templos. Hubo 

ocasión en que un soldado federal vistió el ropaje de san Bartolomé, saliendo a "mata caballo" 

por las calles a presumir su fechoría. A poco tiempo este personaje se volvió loco" 

 



NUESTRA MEMORIA  

47 
 

señores Vallejo se “voltearon”, fueron “voluntarios”, ellos fueron los 

que empezaron a ir en contra de sus compañeros. 

Juan Estañón: Entonces fueron voluntarios, traidores. 

Natalio Lorenzana: Regino Vega se dio de alta con el general de 

Coatepec, Marcelino Pulido y con el general Francisco Pacheco, esos 

eran los principales, contemporáneos entre el de Coatepec y Huitzilac, 

nomás que operaban nuestro general por este lado y ellos por el lado de 

Chalma, por allá.10 Ora voy a platicarles y ustedes me van a hacer favor 

de decir si es verdad: se han de acordar cuando vino, creo Francisco 

Pacheco, y el padre (sacerdote) no quiso ir a hacer misa en el Vinotero, 

donde tenían su campamento, entonces el mismo general vino y de 

coraje le dijo: 

-Como no quisiste hacer la misa te vamos a llevar. 

 

Entonces el pueblo se unificó para pedir dinero, maíz, todo para que lo 

hubieran dejado. Y no lo dejaron, al contrario, lo mataron como a las 

cinco de la tarde. Primero recibieron (el rescate) con la condición de 

que tenían que perdonar al sacerdote, pero ya que lo recibieron ¡tras!, 

lo mataron los del ejército zapatista. Pero no los de acá, sino los de 

Ocuilan. Aun así, se llevaron la cebada, llevaron el maíz, el dinero, 

bueno, todo llevaron y siempre lo mataron. Pero murió el general 

Pacheco, también su mujer ya murió. 

Lorenzo: ¿Usted se acuerda? Por eso le hago esta pregunta, de cuando 

a los señores los colgaron allá en Capulhuac, cuando había esos cedros 

grandísimos, como los que estaban aquí… (En el jardín Juárez) 

 
10 El 13 de abril de 1916 es fusilado el general Francisco V. Pacheco, en Miacatlán, Morelos, 

por una de las patrullas del general Genovevo de la O, Zapata no desarmo a sus soldados y se 

limitó a distribuirlos entre otros jefes. (Cita contenida en: John Wornack Jr. Zapata y la 

revolución mexicana. Edit., Siglo XXI. México 1980 Pág. 248). 

Marzo 31 de 1913. En carta de Emiliano Zapata a Genovevo de la O le informa que: 

"Me comunica el general Pacheco que capturo a los traidores Ruiz Meza, José María Castillo, 

Pulido y Sámano, a quien va a fusilar y yo le he autorizado para que los pase por las armas". 

(Cita contenida en: Martínez Escamilla Ramón. Emiliano Zapata. Escritos y Documentos, 

Editores Mexicanos Unidos, México 1980. Pág. 103). (Se refiere a Andrés Ruiz Meza, de 

Capulhuac, José María Castillo de Chalma Marcelino Pulido de Coatepec de las Bateas). 



GRUPO TOQUILNAMIC 

48 
 

Lorenzo López: Pues allí colgaron a mi hermano Andrés López. 

Natalio Lorenzana: ¿No colgaron allá mi papá también? Cirilo 

Lorenzana, también lo colgaron, los calcularon como zapatistas- 

Juan Estañón: Entonces fui con un tercito de mezotes, haciéndome 

tonto. 

-Vengo a vender mezotes- (se les tenía que informar a los 

federales al entrar al pueblo) 

- ¿De dónde eres? 

-Soy de Tilapa. 

-Pero, ¿Quién te va a comprar mezotes? 

Pero si me los compraban a cambio de tortillitas, por eso vi a 

ese colgadero, pero colgados con los pies, no con el pescuezo. La 

cabeza quedaba abajo. Entonces vine y allí en el cerro Cuate, que le 

nombramos, llegué y les avisé. 

-Señores, nuestros compañeros están colgados. 

- ¿Pero ya los viste?  

-Sí, señor. 

Entonces, ¿No ven que entramos en la noche y “chingamos" a 

todos los carrancistas? 

¿Ustedes se acordarán de eso? 11 

¿Y se acuerdan cuando al pueblo le dijeron que eran todos 

zapatistas? Ora don Anastasio Gómora era jefe de los voluntarios, a 

las órdenes de los carranclanes y para justificar su cargo, juntaba al 

pueblo y desde el fresno hasta la presidencia los formaba y les decía a 

sus superiores.  

–Aquí está mi pueblo. 

Pero ellos no le creían: -No, pero aquí hasta los perros son de 

los rebeldes. 

Don Anastasio insistía -No señor, no. 

Lorenzo López: De veras, así dijeron, que hasta los perros eran 

zapatistas. 

 
11Se refiere al año de 1918, cuando el ejército federal constitucionalista y el de Voluntarios 

iniciaron a ejecutar sospechosos de ser zapatistas 



NUESTRA MEMORIA  

49 
 

Natalio Lorenzana: Pero como no van a decir, si cuando venía el 

enemigo de por donde quiera salían balas. Por la Magdalena, por 

Tilapa, por aquí, por las rancherías salían balas, por esos dijeron que 

hasta los perros eran zapatistas.12 

(Continúa el monólogo) 

Otra pregunta, para ver si estoy equivocado o estoy en una verdad. 

¿Se acuerdan de unos yaquis que llegaron aquí? Unos traían una gorra 

verde y creo esto rojo y esto verde sus pantalones. ¿Se acuerdan 

cuando les dimos la chinga aquí en todo eso que le nombran la Venta, 

por allá, entonces no había casas? ¿Se acuerdan de eso? Pero esos 

entraban de esta forma, en grupo, no distribuidos, no, sino todos en 

montón, ustedes se han de acordar de eso. ¡Pero qué friega! 

Fusilamos algunos atrás de la parroquia, por donde quiera murieron 

estos hombres, Y a ellos les decían que si se morían aquí hasta su 

tierra iban a resucitar, que los que ya se habían muerto en combate 

les mandaban cartas, falsas, no creas de veras, en estas les decían: 

-Métanse, hermanos, nosotros ya estamos aquí (en nuestro 

pueblo), métanse bonito- Entonces decían. 

-Si nos matan, qué importa si vamos a resucitar allá en nuestra 

tierra, los que ya murieron, de nuestro pueblo nos mandaron cartas, 

allá ya están resucitando.13 

Por esa época conocí al general Genovevo de la O, él bien que 

hablaba el mexicano, pero con él no crucé palabra, pero de cómo no 

va a hablar el mexicano si era de Santa María y todos los de Santa 

María (Ahuacatitlán, Morelos) hablaban en mexicano. 

¿Se acuerdan cuando una vez nosotros nos quedamos en El calvario? 

Ora donde vive José Jiménez, acuérdense que había una trinchera. 

Pues ya como a las seis de la mañana, era una contraseña de los 

voluntarios el dar un tiro, bueno, entonces ya comenzaron a llegar, a 

 
12En 1917, fue designado dirigente del ejército de voluntarios Anastasio Gómora. El presidente 

municipal, que ejercía desde la hacienda de Atenco, era Pedro Ceballos. 
13Los indios yaquis fueron traídos para combatir a los zapatistas del centro del país, bajo la 

bandera del ejercito carrancista en los años de 1917- 1918. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

50 
 

llegar, ya como a las siete de la mañana, oiga usted, ya no podíamos, 

ya los voluntarios de la Magdalena, los de Tilapa, vino las fuerzas 

federales de Tianguistenco. Acuérdense ustedes que nos siguieron 

todo el camino de atrás de El calvario, y un compañero, ciertamente 

si se llevaba dos guajolotes, sí señores, pero como pesaban los 

guajolotes, lo alcanzaron y lo mataron, y lo vinieron a tirar hasta aquí 

donde le dicen el Totorreto. Nos siguieron, nos siguieron, entonces 

los fuimos a esperar entre el cerro Mateo y Río Seco, parte de las 

tierras de los de Tilapa... Nos repartimos de cada lado del camino para 

agarrarlos a dos fuegos, pero créanme que, de allí del llano de Agua 

de Pájaros, (Totoatl que le nombran), nomás de allí se regresaron, se 

vinieron. Entonces nosotros nos venimos a almorzar hasta Las 

Canoas, de allí a ver pa´ donde jalamos. Nos llevaron para el cerro 

del Jumento, cuando guste usted jovencito vaya, allí hay un llanito 

sale agua y allí estuvimos como para morirnos.14 Ya para 1918 [1920] 

cuando Obregón llegó dejamos este campamento, créanmelo que 

íbamos muertos de hambre. Entramos por Tlalpan, llegamos como a 

las tres de la tarde a la ciudad de México, había muchos trenecitos. 

Allí llegamos y nos acuartelaron en la Soledad, atrás del palacio que 

la calle se llama así, había un cuartel allí. Como a las cinco llegó un 

 
14Referencias de esta última incursión de zapatistas a Xalatlaco. 

Archivo General de la Nación. Serie. Archivo de Genoveva de la O. Caja 12, Expediente 1, 

Foja. -78. (Año de 1920). 

Abril 6.-Con esta fecha llega el General de la O a los campamentos de "Monte Alegre", donde 

se reúne con los Generales Rafael Pimienta, Manuel Gómez y Valentín Reyes. Los días 7,8 y 9 

siguieron tratando asuntos relacionados con el movimiento revolucionario. 

Abril 10.- El General de la O, de acuerdo con los Generales, Rafael Pimienta, Manuel Gómez, 

Valentín Reyes, Gabriel Mariaca, Zeferino Ortega, Celerino Manzanares, Francisco Téllez, 

Gregorio Jiménez, Domingo de la O, Conrado Rodríguez, coroneles Rosario Nieto, Eulalio 

Pedroza, Mayor Margarito Farías, y gran número de oficiales y soldados, como a las 4 de la 

tarde de este día salen de Monte Alegre con dirección a Jalatlaco. 

Abril 11.- Como a las 5 a.m. de este día el General de la O dispuso el alistamiento de las fuerzas 

a su mando y a las 6 a.m. se inició un vigoroso ataque sobre la plaza de Jalatlaco, logrando 

tomar la plaza de sur a norte, ocupando la población por momentos solamente, pues los 

voluntarios del pueblo sitiaron a las fuerzas revolucionarias y hubo necesidad de romper el sitio, 

haciéndole al enemigo muchos muertos y heridos. De las fuerzas revolucionarias solo hubo un 

muerto, que fue el soldado Felipe González y dos heridos, soldado Carlos Rivas y el soldado 

Virginio Contreras, que resulto enfermo de pulmonía. El General de la O siguió al frente de la 

columna. 



NUESTRA MEMORIA  

51 
 

cochecito de esos chiquitos de antes, y hay va, nos tocaron a reunión 

y nos formamos y a cada quien nos iban dando, ya no recuerdo cuánto 

me dieron, pero fueron como unos ciento veinticinco pesos en oro, 

luego dijeron:15 

- ¿Quieren ir a cenar? Luego está allí un mercadito. 

Pero créanmelo, unos platitos así, que hoy le decimos de birria, y antes 

de pancita, a diez centavos. Pan a siete y ocho por cinco, las tortillas 

era un montón por diez centavos, pero los que aguantamos y nos hizo 

digestión la comida, todavía Dios nos da licencia, pero los que no, allí 

se murieron. Nos dormimos así, con un gabancito o un petatito, y en 

la mañana ya tocan la levantada, pero ¿cuál?, ya estaban tiesos. Con 

una disculpa de usted, les metimos la mano a sus bolsas a buscarle el 

dinero. Entonces como a las nueve de la mañana, cuando ya estaba alto 

el sol, que llega la gaveta, órale, a subirlos, pero de como trozos. ¿Y a 

dónde los vinieron a quemar?, hasta Dolores. No puedo decirles más 

datos. 

¿Quién sabe si el zapatismo está en su derecho de seguir reclamando?, 

porque no hay otro que vino a dar posesión de tierras, porque todos 

nosotros, pobres, de abajo, no teníamos propiedad, entonces ahora con 

el agrarismo, con don Emiliano Zapata, fue el que hizo el agrarismo, 

entonces ya les empezó a repartir, cada quien ya tiene su terreno, eso 

anteriormente no había. 

(Don Juan Estañón platica con otros participantes de la reunión) 

Alejandro Patiño: ¿Don Juan, aquí se repartieron tierras?  

Juan Estañón: No, aquí no, el reparto fue en la Hacienda de Atenco, 

por otras partes. 

Natalio Lorenzana: Aquí no se repartieron tierras porque no hubo 

haciendas. Nuestras tierras son comunales y es lo que defendimos16, 

 
15 El 20 de mayo de 1920 es asesinado Venustiano Carranza. Domina el ambiente político-

militar Álvaro Obregón, al ejército de éste, se integra el de Genovevo de la O. 

 
16 John Womack Jr., texto tomado del “Apéndice B”, Zapata y la Revolución mexicana, 

México, editorial Siglo Veintiuno, 1980, pp. 395-396.  Plan de Ayala. Artículo 6º.  Como parte 

adicional del Plan que invocamos hacemos constar que los terrenos, montes y aguas que hayan 



GRUPO TOQUILNAMIC 

52 
 

actualmente defendemos que no se repartan, que no nos las quiten, 

vaya, el que nos dio los títulos de las tierras comunales fue Antonio de 

Mendoza. 

Evaristo Mendoza: ¿No Fue Antonio de Barbabosa? 

Natalio Lorenzana: No, Barbabosa fue el hacendado de Atenco. 

Evaristo Mendoza: Sí es cierto. 

Natalio Lorenzana: El primero que dio la merced fue Antonio de 

Mendoza, luego fue Luis de Velasco. Ahora con los del Ajusco quieren 

que hagamos la transacción, que les dejemos el terreno, un pedazo y 

ellos nos dan unos centavos y esto lo aceptó el presidente de la 

república, Miguel Alemán, y nosotros nos opusimos y le dimos el 

“arranque”, se fue para abajo lo que él había promulgado, pero ellos 

no quedan conformes, a fuerza quieren la transacción. 

Evaristo Mendoza: Ellos quieren la mitad para que se acabe el pleito, 

quieren que se parta por mitad, mitad Xalatlaco y mitad Ajusco, pero 

el pueblo no quiere, no se puede. 

Natalio Lorenzana: No se puede porque los títulos hablan que no se 

puede dar un pedacito, ni vender, ni regalar a otra persona, 

enteramente, lo marcado está marcado, y si no vea los títulos, allí están 

hablando. 

 

Reflexiones  

¿El zapatismo en Xalatlaco fue una revuelta armada para defender la 

forma de propiedad de la época colonial que conservaba aún rasgos de 

la época prehispánica? Al parecer, este fue uno de los motivos. ¿Qué 

pasaba en la época de la Revolución con las tierras comunales? 

Para 1882, con la apertura de las vías férreas, se abrieron en el Valle 

de Toluca ferrocarriles madereros que llegaban a los bosques con la 

 
usurpado los hacendados científicos o caciques a la sombra de la tiranía y de la injusticia actual; 

entrarán en posesión de estos bienes inmuebles desde luego, los pueblos o los ciudadanos que 

tengan sus títulos correspondientes de esas propiedades, de las cuales han sido despojados, por 

la mala fe de nuestros opresores, manteniendo a todo trance con las armas en la mano la 

mencionada posesión, y los usurpadores que se consideren con derecho a ellos, lo deducirán 

ante tribunales especiales que se establezcan al triunfo de la Revolución.  



NUESTRA MEMORIA  

53 
 

finalidad de explotar sus productos. En el caso de Xalatlaco, el 

ferrocarril extraía maderas que se llevaban al DF y al Valle de 

Cuernavaca, concesionadas a empresas privadas, quedando prohibido 

que los pobladores explotaran y comercializaran lo que se producía en 

su territorio.17 

Uno de tantos casos, es el de Epigmenio Guadarrama, en 1906 fue 

hecho prisionero por talar árboles en los montes de Xalatlaco, enviado 

a la cárcel de Belén, en el DF y posteriormente reclutado al ejército 

federal, como extensión de su castigo. Al quedar libre fue uno de los 

primeros que apoyaron, con armas en la mano, el Plan de San Luis. 

Para 1912 (3 de diciembre) en un discurso pronunciado por el 

licenciado Luis Cabrera, sobre el problema agrario, menciona que: 

"Pero admiraos, señores diputados. Estamos tan lejos 

de entender el problema agrario, que, en la actualidad, aun los 

pueblos que conservan sus ejidos, tienen prohibición oficial de 

utilizarlos. Pueblos del Distrito Federal que conservan sus 

ejidos, a pesar de la titulación y repartición que de ellos se ha 

hecho, se ven imposibilitados de hacerlos, bajo la amenaza de 

severísimas penas. Conozco casos de procesos fincados contra 

cientos de individuos por el delito de cortar leña en bosques 

muy suyos; y un alto empleado de Fomento opina que los 

pueblos de Milpa Alta, de Tlalpan y de San Ángel, que se 

encuentran en las serranías del Ajusco y que fueron los que me 

eligieron para diputado y que acuden a mí, naturalmente, en 

demanda de ayuda en muchas ocasiones, todos estos pueblos 

deben suspender los cortes de leña en sus propios terrenos y 

 
17 Una de las principales empresas que explotaron los montes fue la fábrica de papel Loreto 

(posterior Loreto y Peña Pobre) ubicada al sur de la Ciudad de México. Para su extracción de 

maderas, utilizaba un ferrocarril de vía angosta y para el control de sus recursos instauro un 

sistema de vigilancia para que los comuneros no utilizaran los productos del monte, pues la 

empresa tenía una concesión exclusiva de parte del gobierno. Lo mismo pasaba con las aguas 

del rio Xalatlaco, las cuales eran utilizadas para mover motores en la Hacienda de Hilados 

Tianguistenco y la de Hilados y Tejidos de lana, Santa María del Buen Suceso, sin importar que 

se tratara de bienes comunales. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

54 
 

entrar en orden [Entrar en orden significa para él, buscar 

trabajo por jornal] […] 

Y cuando yo llamaba la atención de la Secretaría de Fomento 

sobre lo imperioso de las necesidades, sobre la injusticia de la 

prohibición y sobre que, para los pueblos de la serranía del 

Ajusco, está más lejos la ciudad de México, que los campos 

zapatistas de Jalatlaco, de Santa María y de Huitzilac, y que les 

es más sencillo ganarse la vida del otro lado del Ajusco con el 

rifle, que de este lado con el azadón, se me contestaba: "De 

todos modos , sería preferible que desaparecieran esas 

poblaciones de la serranía del Ajusco, con el fin de que 

podamos seguir una política forestal más ordenada y más 

científica".18 

Los que explotaban los productos de los montes y que a la vez eran 

arrieros, fueron uno de los sectores que más activamente participaron 

en la conducción de la guerrilla local: Regino Vega, general zapatista 

de Xalatlaco, al igual que el General Genovevo de la O, originario de 

Santa María Ahuacatitlán, y el General Francisco V. Pacheco, de San 

Juan Huitzilac, los dos últimos del Estado de Morelos, fueron de 

oficio carbonero y por sus viajes para entregar el producto en 

Cuernavaca, al parecer tuvieron contacto con Joaquín Miranda, que 

sería uno de los primeros dirigentes del zapatismo, en esos años era 

un próspero comerciante de carbón de leña, en Morelos. Juan 

Ferreira, Epigmenio Guadarrama y Lorenzo López, con diferentes 

grados dentro de la guerrilla, también fueron arrieros de oficio. 

Este movimiento armado fue derrotado totalmente en 1918. Ocho 

años fueron más que suficientes para arrasar, quemar, destruir y 

finalmente, de 1916 a 1918, despoblar a Xalatlaco. Oficialmente, 

1920 marca la conclusión de la “reconcentración” del pueblo. Los 

 
18 Gildardo Magaña. - Emiliano Zapata y el Agrarismo en México. Tomo II, Editado por la 

comisión para el centenario del nacimiento de Emiliano Zapata, México 1979 (Pág. 258 



NUESTRA MEMORIA  

55 
 

censos realizados en 1878 nos informan que existían en Xalatlaco 

2,644 habitantes.19 

Para 1910 tiene un total de 5,419 habitantes, una cantidad importante 

de estos, se localizaba en la serranía, lugar de producción de las 

maderas (que de contrabando) comercializaban los arrieros, donde 

pernoctaban y se surtían de alimentos. 

Ranchería La Cadena 76 hab. 

Ranchería El Capulín 350 hab. 

Ranchería Las Cocinas        528 hab. 

Ranchería Horno Viejo   59 hab. 

Rancho El Volador               49 hab. 

                       Total.         1,062 hab.20 

Para 1921 los censos registran solamente a la Ranchería El Capulín 

con 61 hab. En el libro de sesiones de cabidos del H. Ayuntamiento de 

Xalatlaco del jueves 13 de abril de 1922. Libro 1, página 25, nos dice: 

"Un comunicado girado por la dirección de Estadística, 

dependiente de la Secretaría de Agricultura y Fomento, solicita 

información sobre las rancherías Rancho Volador, Cadena, 

Cocinas y Horno Viejo. El cabildo acuerda que se conteste lo 

más pronto posible que esas rancherías y ranchos fueron 

destruidos por causa de la revolución". 

En la sesión ordinaria del jueves 8 de junio de 1922. Libro 1, Pág. 35-

36. 

"Una comunicación girada por la sección Estadística y 

Servicios Territoriales de la Secretaría de Agricultura y 

Fomento, circular número 30, de fecha 3 de los corrientes, 

solicita información sobre la población, pues el censo del año 

anterior arrojó un total de 2,510, de los cuales 1,196 son 

varones y 1,314 son mujeres, comparado con el recuento del 

 
19Concentración de los datos estadísticos del Estado de México de 1878, 1910 y 1921, Gobierno 

del Estrado de México 
20Ídem. Año de 1910 



GRUPO TOQUILNAMIC 

56 
 

año 1910, que arrojó un total de 5,415 personas, resulta una 

diferencia en contra de la población de 2,900 habitantes. 

El cabildo acuerda que se conteste a la mayor brevedad, a la 

superioridad que fue la disminución por la revolución y el 

hambre y peste que sufrieron los vecinos de esta cabecera." 

 

La tierra, siempre la tierra…                                

Veinticinco años después de que entrevistamos a don Juan Estañón, El 

Colegio Mexiquense A.C. organizó una mesa itinerante de 

investigaciones realizadas sobre este municipio. En este contexto 

alguien del público le preguntó a don Mucio Blas, ex representante de 

bienes comunales de Xalatlaco:  

- ¿Quiénes son los comuneros de este pueblo?  

Don Mucio respondió: 

“Todos somos comuneros, todos. La Reforma Agraria dice que 

comuneros son los que cultivan la tierra. No es cierto. La 

reforma agraria dice: doctores, licenciados, peluqueros, y todo 

tipo de comerciante no son comuneros, ¡Mentira! aquí todos 

somos comuneros, porque aquí no ha habido reparto de tierras. 

Cuando hay reparto de tierras, entonces surgen ejidatarios y 

comuneros. Aquí nunca se ha repartido la tierra, los que la 

cultivan es por posesión del terreno, nadie les dijo “esta es 

tuya”, sino que las fueron abriendo al cultivo nuestros 

antepasados. Este edificio en el que estamos, está en tierras 

comunales y mientras no se marque la zona urbana, sigue 

siendo comunal. Este cambio no lo decide el ayuntamiento, si 

no lo decide la asamblea comunal, es decir, todos nosotros”. 

Esta versión coincide con la de don Juan Estañón cuando me señaló 

que los zapatistas no repartieron tierras en Xalatlaco, más si lo hicieron 

por la zona de la hacienda de Atenco. También don Natalio Lorenzana, 

excombatiente zapatista, confirmó esto:  



NUESTRA MEMORIA  

57 
 

-En el territorio de Xalatlaco no hubo haciendas, solamente 

tierras comunales, que no se pueden repartir, ni regalar, pues así lo 

mencionan los títulos que dejaron los Virreyes.21 

Observamos a la distancia de este suceso, que, si bien el 

levantamiento armado de Regino Vega fue derrotado, no fue 

aniquilado ni resuelto el planteamiento de las tierras comunales. 

Apenas terminada la “reconcentración”, los comuneros iniciaron 

recorridos para inspeccionar sus mojoneras y constatar su buen 

estado y respeto por parte de los municipios con los que colinda. Con 

varios de estos pueblos vecinos ha habido problemas de límites. El 

conflicto del paraje Agua Grande, con el pueblo del Ajusco, es el más 

reciente en el que se vio involucrada la mayor parte de la población 

de Xalatlaco, apoyada por pueblos de la región e insertado en un 

movimiento nacional por la reivindicación de la ideología zapatista. 

 

 

 
21   Extracto de los Títulos de Merced e primordiales de la antigua congregación de Xalatlaco, 

en poder de los representantes de bienes comunales. 

"…sepan y admitan que nadie sea osado que cualquiera persona de estado o condición que sea 

no se atreva a comprar ni un palmo de las tierras e serranías que contiene esta merced pues 

pareciendo ante nos sean severamente castigados y perderán la suma que ellos den. Así mismo 

no podrán duchos indios enajenar ningún pedazo de tierra e serranía, ni a iglesia monasterios é 

hacienda é rancho por ser propiedades exclusivas de los susodichos indios de la congregación 

de Xalatlaco, quien tampoco pueden ser despojados sin ser oídos en juicio el que negare ante 

nos como ultima e definitiva sentencia para siempre jamás. Don Luis de Velasco. 



 

 

 

 

 

  



NUESTRA MEMORIA  

59 
 

Capítulo 3. Las danzas tradicionales de Xalatlaco 
 

                                                         Sergio Hinojosa Reynoso 

 

Introducción                                                        

Nuestras danzas tradicionales son una valiosa herencia que recibimos 

de nuestros ancestros, una hermosa herencia que nos hace sentir 

orgullosos por todo lo que representan para nuestro pueblo. Nuestras 

danzas son vida y movimiento, son jardín de historias, un resguardo de 

identidad, nutriente de raíces y urdimbre de emociones. Nuestro pueblo 

es uno de los pocos rincones de la geografía nacional que sostiene una 

permanente lucha de resistencia ante la aculturización que los tiempos 

modernos imponen.                                                      

La conservación, la preservación de las tradiciones y costumbres 

heredadas, son tareas que con mucho cariño y entusiasmo realizamos 

los habitantes de este pueblo recio. Mantener vigente la estructura que 

sostiene a nuestras manifestaciones culturales requiere del fervor 

religioso, el esfuerzo económico y la unidad familiar, solo así se puede 

contener el bombardeo mutilante o destructivo de los nuevos tiempos. 

Sin embargo, una interrogante merodea nuestro horizonte: ¿Hasta 

cuándo? 

Las danzas tradicionales son parte del tesoro cultural que poseemos, nos 

han sido legadas desde tiempos remotos, aún desde antes de la llegada 

de los conquistadores españoles. Nuestras danzas como en muchos 

lugares del país fueron utilizadas por los evangelizadores para ayudar a 

la consolidación de la religión impuesta. En ese proceso sufrieron 

modificaciones y adecuaciones. Pero en algunas de nuestras danzas aún 

se puede percibir el misticismo, la filosofía, y la ritualidad de nuestros 

ancestros. 

Cuatro son las danzas que sobreviven al nuevo milenio: Los Yunteros o 

Ielemihque, Los Arrieros, Los Tejamanileros y los Negritos. Se lamenta 

la pérdida de 2 danzas en los últimos años: Los Vaqueros y los Lobitos. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

60 
 

Antes desaparecieron los Valseros, Las Cotondanzas, Los Sangarabitos 

y algunas más que la memoria no registra. 

 

Organización de una danza 

Para la presentación de una danza en cualquiera de las festividades 

religiosas que se dan a lo largo del año, se integra un gran conjunto de 

participantes para ese fin específico, comenzando por los Regidores de 

la Parroquia de La Asunción de María o por los Mayordomos de las 

capillas de los diferentes barrios o rancherías, quienes además de su 

responsabilidad en el cuidado físico y funcional del inmueble, deben 

organizar las festividades patronales. La participación comunitaria en 

estos eventos, propician la permanencia y el fortalecimiento del 

entramado social y cultural que nos da identidad y nos posiciona en el 

transcurrir histórico de la comunidad.  

Ante la proximidad del festejo de la imagen a su cargo, se reúnen para 

planear la forma en que se desarrollará la fiesta y emiten “invitaciones”, 

que son peticiones por escrito para que una persona o un grupo de 

personas colabore en la festividad (ya sea con una banda de música, una 

salva de cohetones, o una danza tradicional). Para repartir las 

“invitaciones” se forma una comisión de Regidores o Mayordomos 

(según el caso), que acudirán al domicilio de la persona elegida para 

entregarle la “invitación” correspondiente. Al hacerlo, se establece un 

diálogo casi ritual con palabras respetuosas, reverenciales; exponiendo 

el motivo de la visita y suplicando acepte el encargo que le solicitan, 

señalando la importancia que las danzas tienen como rito para agradecer 

o pedir ayuda a las divinidades.  

Una vez aceptada la invitación por el casero, este pasa a ser denominado 

“El Primero” o “El Mayor”, quien además pondrá su casa a disposición 

del grupo que ya se conocerá como “Tequixtis” (vocablo Nahuatl que 

se traduce como “El que es confiable”, y por extensión “El responsable/ 

el encargado”. El mayor convocará a los demás enlistados en la 

“invitación” para que se reúnan y entre todos planear las estrategias de 

organización para llevar a buen término el compromiso adquirido. Se 



NUESTRA MEMORIA  

61 
 

debe asistir en pareja, ya sea con la esposa, madre, hija o hermana. El 

mayor ofrece una generosa cena a los asistentes (las reuniones con este 

carácter generalmente son por la tarde/noche), al término de la cena y 

ya debidamente informados del compromiso, los varones se reúnen 

aparte para calcular los gastos y obligaciones de los hombres, por su 

parte, las mujeres hacen lo mismo para calcular tareas y gastos de la 

cocina. Los gastos de los hombres serán:  música, sonorización, 

enlonados, bebidas, etc., en tanto los gastos de las mujeres serán: carne 

o pollo, arroz, mole, recaudos, los trastes para cocinar y servir los 

alimentos etc. Una vez hechos los cálculos de ambas partes se suman y 

enseguida se divide la cantidad total entre el número de “socios” (que 

es otra forma de denominar a los “Tequixtis”), para establecer la 

cantidad que deberá aportar cada uno de ellos. La casa del “Mayor”, 

como se menciona antes, se convierte en sede de todas las actividades 

inherentes al compromiso, ensayos de la danza, reuniones, elaboración 

de alimentos. La tarea inmediata que deben realizar los tequixtis es 

visitar en su domicilio a los danzantes, sobre todo a los que representan 

cierta jerarquía en la trama de la danza que se trate. 

En la visita domiciliaria a los danzantes también debe observarse un 

lenguaje solemne y de respeto, pues serán ellos quienes con su danzar 

rindan homenaje a la imagen motivo de la festividad. Los tequixtis 

agradecen la respuesta positiva del danzante ofreciéndole un vaso de 

bebida ya sea al propio danzante o a los padres de este si son menores 

de edad. Se retiran indicándole las fechas del o los ensayos y los días 

de festividad. Esa rutina la repiten hasta reunir los danzantes necesarios 

y requeridos para determinada danza. Lo descrito en los párrafos 

anteriores ilustra épocas del pasado reciente.  

Con el transcurrir de los tiempos, estos formatos van cambiando o 

sufren modificaciones. Presento tres de las cuatro danzas vivas de 

Xalatlaco con una breve reseña de las mismas, aclarando que es 

resultado de mi propia apreciación, de experiencias adquiridas en mi 

trayectoria como músico tradicional e investigador empírico de las 

mismas y con el propósito de que este trabajo pudiera ser agregado al 



GRUPO TOQUILNAMIC 

62 
 

catálogo de los demás trabajos de investigación que han sido realizados 

desde otras ópticas. El objetivo final de estos trabajos, sería el de 

agregarse a las fuentes documentales que retratan épocas idas y que 

eventualmente pudieran ser espacios de consulta que aporten elementos 

para retroalimentar nuestras manifestaciones culturales, ya sea 

transcribiendo los libretos según la danza (náhuatl-español o español-

náhuatl) o bien elaborar las monografías completas de cada danza y 

hacerlas accesibles a la comunidad.  

 

Danza de Tlaxinquime o Tejamanileros de Xalatlaco 

Semblanza 

Esta danza es nativa de este pueblo originario, se presenta en casi todos 

los eventos del calendario anual de festividades religiosas. Goza del 

cariño de la población por sentirla propia y representativa, es una de las 

danzas que a través de su representación se erige como depositaria y 

difusora de nuestra lengua mexicana22 o náhuatl. Por ser una de las 

danzas que en su desarrollo emplean el baile, la actuación y el canto es 

considerada como danza teatro. Los diálogos se realizan totalmente en 

lengua mexicana, sin embargo, es importante señalar que esta lengua 

está en grave proceso de erosión debido a la pérdida paulatina de 

hablantes de mayor edad que tenían ese conocimiento. 

Los abundantes bosques de oyamel que crecen en la serranía alta y fría 

del oriente del Valle de Toluca, propiciaron el desarrollo de la actividad 

tejamanilera en muchas de las poblaciones asentadas al pie de esta 

Sierra. 

El tejamanil, es un producto que hasta la fecha es empleado en el 

techado de viviendas Tanto de la misma población como de lugares 

cercanos a la Ciudad de México Como Tlalpan, Xochimilco, Tacubaya, 

etc. Esta actividad tuvo épocas de gran florecimiento, el aumento de la 

producción permitía expandir su venta tanto local como foránea. Se 

llegaron a transportar cargamentos considerables tanto a las 

 
22 Para los pobladores de Xalatlaco, lengua mexicana se refiere al náhuatl en su variante local. 



NUESTRA MEMORIA  

63 
 

poblaciones de la periferia capitalina como a lugares más distantes 

como la ciudad de Cuernavaca y sus alrededores. Los propios 

Tejamanileros realizaban la transportación a lomo de bestia hasta esos 

lugares con lo que lograban una remuneración económica para el 

sustento de sus familias.    

El tejamanilero era un trabajador que pasaba largas temporadas en los 

bosques comunales del municipio.  Todo ese tiempo lo pasaba alejado 

de su familia, la que en breves periodos acudía para prepararles 

abastecimiento y mantener la unidad familiar. 

El alimento en el bosque consistía en un hervido de pescado seco 

(Charales y popochas), adicionado con recaudo de chilacas, cebolla, 

epazote y en temporada de lluvias le agregaban hongos silvestres 

comestibles, dando como resultado un delicioso caldo denominado: 

Chilpachtle. Este alimento aún se elabora durante la representación de 

la danza, donde se preparan grandes cantidades para que al término de 

la boda se comparta con el público espectador.    

 

Desarrollo de la danza 

El ritual inicia con la llegada de los danzantes al templo donde se 

celebra la festividad religiosa, llegan acompañados por una banda de 

música de viento.  Se santiguan ante el altar y se dirigen al atrio, donde 

ya los Tequixtis han montado una escenografía representando al cerro 

Quehpil y bosques aledaños. 

El grupo de tejamanileros es dirigido por el Huentzi, quien es el hombre 

más anciano, y por lo tanto, el más sabio, es quien conoce todos los 

parajes del bosque y conoce los árboles adecuados para elaborar el 

tejamanil (Hay que señalar que no todos los árboles de oyamel se 

“prestan”, es decir, no todos son aptos para la extracción del tejamanil). 

El Huentzi realiza la bendición al entrar al bosque y al iniciar la jornada 

de trabajo, le asigna a cada uno de los tejamanileros el paraje donde han 

de buscar los árboles adecuados, les recomienda tener respeto y cuidado 

para con la naturaleza y no ofender al Cuajtlachani, quién según la 

tradición oral, es el protector del monte, es el cuidador de los bosques.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

64 
 

Previamente los ha santiguado y encomendado a las deidades para tener 

un día provechoso. Les indica como seleccionar el oyamel, obtener la 

muestra y evitar dañar un árbol no apto. Una vez seleccionado el árbol, 

se derriba y se corta en trozos (barriles) que a su vez son fragmentados 

en rajas y éstas, seccionadas en delgados tejamaniles. Todo este proceso 

se lleva a cabo con todo el cuidado y respeto hacia la naturaleza con el 

misticismo y reverencia heredado de sus ancestros. 

Todas las tareas que se han de realizar las ordena el Huentzi en lengua 

mexicana, y son acompañadas por una melodía para cada episodio. La 

música es interpretada con instrumentos de cuerdas que han sustituido 

a los antiguos instrumentos prehispánicos. 

Algunas labores también se describen con cantos en lengua mexicana y 

que describen algunos parajes del monte: Cuicatepiatontli, 

Xochipitzahuac, Notecacme, Teconto, etc. 

En todos los episodios se observa la presencia de Cuajtlachani, 

pendiente de las labores y compartiendo sus emociones. 

Durante las visitas que recibían en el monte, se llegaban a establecer 

relaciones intergrupales propiciando o reforzando amistades, 

compadrazgos y hasta matrimonios. 

Tal es el caso de Xoco y Sohualxochitl quienes en sus viajes acarreando 

agua desde Pilantitla, se enamoran y deciden casarse, por lo que acuden 

a quien representa la máxima autoridad en el bosque: el Huentzi. Este 

les hace las observaciones pertinentes: que si realmente se quieren, que 

si están preparados para las responsabilidades de un hogar, que si él ya 

sabe trabajar en el bosque, que si ella sabe realizar labores domésticas, 

etc. 

Finalmente decide casarlos y en este acto se observa una mezcla del 

ritual cristiano y de mitos prehispánicos, pues es señoreado por 

Cuajtlachani. 

Al término de la boda, la danza obsequia al público el sabroso 

Chilpachtle, a manera de compartir la alegría y el gozo del evento, 

mientras se interpretan alegres y contagiosas melodías. 



NUESTRA MEMORIA  

65 
 

Cuando concluye la jornada, la danza agradece al público por su 

asistencia, enseguida el grupo de danzantes se dirige al interior del 

templo para realizar el ritual de despedida: formando una media luna, 

se forman de un lado los Tequixtis y Mayordomos, y del otro, las 

esposas de éstos. En tanto, la danza canta a coro la melodía “Adiós 

Reyna del Cielo” y al terminar se despiden de cada uno de los 

mayordomos y Tequixtis, así como de sus esposas mientras se interpreta 

la melodía “La Coronación”.  

Esta danza está enfrentando un proceso de desgaste debido a diversos 

factores: la ausencia de nahuatlatos, la poca participación de danzantes 

varones jóvenes y, sobre todo, el cuidado del medio ambiente, pues para 

el desarrollo de la danza se emplea madera de oyamel que debe estar 

recién cortada, lo que contrapone el respeto por la naturaleza que debe 

mostrar la danza, con el uso de madera viva, sin la cual no se podría 

recrear la extracción del tejamanil. La tala inmoderada con fines de 

lucro ha afectado el uso ritual de la madera en el desarrollo de la danza. 

A la fecha, ya se realizan algunos esfuerzos para mantenerla viva por el 

mayor tiempo posible, algunas escuelas de nivel básico ya presentan la 

danza en sus eventos de clausura empleando material de utilería para 

sustituir la madera real, y realizan sesiones de aprendizaje de la lengua 

mexicana para realizar los diálogos de la danza.  

 

Danza de los negritos 

Semblanza 

El intenso intercambio sociocultural que desde tiempos remotos se daba 

entre las comunidades de la tierra fría del Valle de Toluca con las 

comunidades de la tierra caliente del estado de Morelos, permitió el 

conocimiento mutuo de tradiciones y costumbres merced a la lengua 

mexicana que era común en ambas regiones. Las ferias religiosas de la 

tierra caliente eran visitadas anualmente por paseantes de Xalatlaco. De 

las danzas que eran observadas por el público, la de “Los Negritos” fue 

la que gustó más y finalmente adoptada por los visitantes 

Xalatlaquenses para venerar a San Agustín Obispo en el mes de agosto. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

66 
 

La danza representa el acontecer cotidiano de una hacienda azucarera 

de la región cañera del Estado de Morelos, en ella se pueden observar 

algunas costumbres y modismos tanto de la jerarquía patronal como de 

peones y subalternos sin faltar los momentos de humor e irreverencia. 

Esta danza, sin ser nativa de Xalatlaco, ha sido adoptada y ya 

considerada como parte de las tradiciones y costumbres que 

caracterizan a esta población.  

 

Desarrollo de la danza 

Durante los diversos episodios que componen la danza, se describe el 

proceso de siembra y cosecha de la caña de azúcar. Se sigue un libreto 

que permanece en la memoria de los maestros de la danza, quienes lo 

transmiten de generación en generación.  Los danzantes dialogan y 

actúan sus fragmentos previamente ensayados en tres o cuatro sesiones. 

Las diversas cuadrillas que la integran interpretan con seriedad sus 

respectivos papeles. El día de la festividad los danzantes se reúnen en 

la casa del mayor de los Tequixtis donde les ofrecen un alimento; salen 

de ahí encabezados por los Patrones en sus cabalgaduras y se dirigen a 

la Capilla de San Agustín, ya dentro de ella, formados en dos filas e 

hincados, entonan a coro la plegaria llamada “La Persignada”. (En 

algunas circunstancias, la persignada inicial se realiza ya en el 

sembradío). 

De ahí se dirigen bailando al atrio donde los Tequixtis han instalado un 

espacio escénico que representa un sembradío de caña con sus 

respectivos carriles y apantles. La jornada se inicia con la orden del 

patrón a su personal para realizar la primera siembra de caña. Todos los 

episodios se inician con la orden del patrón a sus subalternos, 

indicándoles   que preparen las cuadrillas de peones, pues va a 

"comenzar con siembra de la caña,” Esta tarea corresponde a la 

cuadrilla de los "Joselito", peones de origen negro denominados así de 

manera genérica porque su líder se llama José, también apodado "Negro 

sordo". Las órdenes que da el patrón para iniciar la tarea a realizar, 

siguen el orden jerárquico hasta llegar a su destino. A concluir la tarea 



NUESTRA MEMORIA  

67 
 

ordenada avisan de tal hecho a su jefe inmediato quien lo notifica a su 

superior y así en orden ascendente el aviso al patrón quien ordena una 

nueva tarea. 

Después de la siembra, el patrón ordena que se acerque el agua a la 

planta, pues ésta parece secarse por falta de humedad. Para esta tarea 

designa a los "Cuentepécos", a quienes les recomienda tomar 

precauciones al transitar "Por esos carriles, por esos apantles”, 

conduciendo las aguas que proviene de los arroyos. 

La planta ha crecido ya y parece está madura, el patrón ordena localizar 

al "Negro sordo" para que obtenga muestras de caña de los diversos 

plantíos para saber si ya es tiempo de realizar " el corte" o cosecha. El 

"negro sordo" es una persona hábil y muy bromista. Con reminiscencias 

de la lengua de su raza pronuncia con dificultad el español al que le da 

una tonalidad cantarina y simpática, disfruta haciendo desesperar a sus 

interlocutores trastocando sus indicaciones. 

Una vez localizado el "Negro sordo", es enviado a traer muestras de 

caña, las cuales son valoradas por el patrón, quien queda satisfecho y 

ordena a los negros mostrar sus habilidades acrobáticas en la barra (que 

es portada por dos de sus compañeros), Las Maromas y las Esquilas 

alrededor del escenario, así como la transportada del piloncillo. 

Concluida la tarea anterior, el patrón ordena el corte y en compañía de 

sus subalternos y respectivas esposas van al encuentro de los peones 

negros para hacer la ceremonia de la persignada (este episodio es 

realizado con mucho respeto, pues es reminiscencia del rito con que se 

agradecía a las divinidades el logro del plantío y en que se pedía 

permiso para levantar la cosecha, aunque no faltan las travesuras del 

"negro sordo"). Con sus machetes, los negros realizan el corte de caña 

y van haciendo pilas que ubican a lo largo y ancho de las milpas. 

Para efectuar la levantada de la cosecha, el patrón ordena que sean los 

Cuentepécos quienes hagan esa pesada tarea, ya que son personas 

humildes y muy necesitados que no saben defenderse de las injusticias. 

Con grandes esfuerzos y realizando incontables viajes, los Cuentepécos 

levantan y acarrean la caña hasta la molienda. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

68 
 

Al terminar su tarea, los Cuentepécos se reúnen en círculo para tomar 

los alimentos que les llevan sus esposas, y deben sufrir las bromas y 

maldades que les hacen los negros. 

Finalmente, la danza en pleno realiza el baile denominado "El registro" 

con el que recorren el escenario cubriendo los cuatro puntos cardinales 

simulando una revisión general del trabajo realizado. El episodio final 

es conocido como "La Coronación" donde el patrón agradece la 

colaboración recibida, y liquida monetariamente a personal de 

confianza y peones en general, pues ha vendido la hacienda y se 

marchará a otros lares. Sin embargo, promete que el próximo año tratará 

de recuperar la hacienda y les llamará para darles trabajo nuevamente. 

Personajes y sus características. 

El patrón: Dueño de la Hacienda, personaje de fuerte personalidad, 

autoritario, exigente, 

desconfiado. Aparece con su esposa en todos sus actos. 

Mayordomo: Hombre de confianza del patrón, conocedor del trabajo de 

campo, participa en las decisiones. Figura con su esposa como los 

demás empleados. 

Administrador: Personaje en quien recae la responsabilidad del buen 

manejo de la hacienda, es muy hábil en asuntos financieros. 

Pagador: Tiene la responsabilidad de pagar a la peonada, y es quien 

mantiene contacto directo con los trabajadores a través del 

"Capitancito" 

Capitancito: Este es uno de los personajes más importantes dentro de la 

danza, pues además conoce perfectamente todas las tareas que deben 

realizarse en la Hacienda, conoce muy bien a los peones negros, sus 

modales y su forma de trabajar, de dirige a ellos en su estilo y tonada 

de voz, sabe hablar muy bien el idioma mexicano para dirigirse a los 

Cuentepécos, quienes solo hablan esa lengua. 

Guardacorte: Es el auxiliar del capitancito, que vigila el trabajo de los 

peones en los carriles. 

Guardacaña: Auxilia al capitancito vigilando a los trabajadores en los 

apantles. 



NUESTRA MEMORIA  

69 
 

Joselito o Negro Sordo: Es el líder de los peones de origen negro que 

alguna vez fueron esclavos, es alegre, juguetón, bromista e irreverente. 

Goza de la obediencia de sus compañeros 

Maringuillas: Son las esposas de los negritos. 

Cocótzo: Es el jefe de los Cuentepécos, peones indígenas muy humildes 

provenientes de las rancherías cercanas que son contratados para 

realizar trabajos generalmente pesados y riesgosos, además de mal 

pagados, no hablan español y tienen dificultades para comunicarse con 

los patrones si no es a través del Capitancito a quien ellos llaman 

“Capitantzi” o “Tlaxcapita”. Sus esposas son “Las Cuentepecas”. 

Cahcapira:  es la doncella, la mujer más joven de las cuentepecas. 

Esta danza se presenta únicamente en el barrio de San Agustín, durante 

los festejos del mes de agosto, el barrio considera a esta danza como 

propia. En su organización participa un número considerable de 

pobladores que están enlistados en secciones que, a través de un rol 

progresivo, son convocados por la mayordomía de la capilla para 

organizar y financiar la presentación de la danza en la festividad del 

barrio. 

 

Danza de los arrieros 

Semblanza 

Por esos caminos lóbregos, caminos de la tentación, por la barranca del 

muerto; se ve una caravana de hombres duros, recios, conduciendo un 

atajo de bestias cargadas de diversas mercancías. 

Se oyen los silbidos que obligan a la recua a mantener su ruta; unos 

jinetes recorren la fila y arengan a mantener la marcha. 

Son los arrieros que provienen de tierra caliente y subiendo la cuesta 

buscan llegar con bien a las tierras frías, ya en el trayecto habrá una 

sagrada imagen que les espera y ellos le agradecerán haber llegado con 

bien a ese santo templo, a ese santo lugar, donde habrán de celebrar un 

día de fiesta, un día de función en honor de la divina imagen que los 

cuidó en el camino, y habrá un mesón para tomar un descanso y 

continuar su recorrido. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

70 
 

Aunque no existen elementos que pudieran establecer una fecha o época 

precisa en que aparecen los arrieros como una danza, pudiera suponerse 

que fue después del Porfiriato y posterior a la revolución, o bien en la 

segunda década del siglo veinte. (aclarando que es un supuesto mío). 

Muchos pueblos asentados al pie de la sierra de las cruces, al oriente 

del Valle de Toluca, se adjudican la paternidad de la danza, estas teorías 

las soportan con argumentos bien fundamentados según sus propias 

investigaciones. Se explica debido a que las caravanas cruzaban entre 

la tierra caliente del Estado de Guerrero y Morelos hacia el Valle de 

Toluca y paraban en algunos de esos pueblos, para reanudar su camino 

y ascender la sierra hasta su destino. Tal vez eso motivó que, por ser 

rutas antiguas o caminos reales de paso frecuente de arrieros, en esos 

pueblos se crearon relaciones de amistad, de compañerismo y hasta de 

familiaridad. Cuando esta actividad fue desapareciendo, pudo ser que 

la nostalgia o la añoranza, el recuerdo de otros tiempos, propiciara el 

nacimiento de la arriería como una danza. 

Lo expuesto en los párrafos anteriores, es una apreciación personal 

basada en mi andar como músico de arrieros de la escuela o versión de 

Xalatlaco. 

Existen tres escuelas o versiones sobre la danza de los arrieros, entre 

ellas la de Xalatlaco, cuyas características son el empleo de diálogos o 

parlamentos, ademanes, mímica (actuación) por lo que es considerada 

como danza teatro, y cuenta además con un repertorio de sones alegres 

y dinámicos que se interpretan con instrumentos de cuerdas (en la 

actualidad, esta música se interpreta con grupo de mariachi). 

En la antigüedad, el transporte de mercancías de un punto a otro 

empleando bestias de carga, llegó a ser una actividad muy importante, 

digamos empresarial. Su contribución al desarrollo económico, social y 

cultural del país fue muy considerable. Con los aguerridos Arrieros, no 

solo viajaban mercancías y menesteres de la época, sino recados y 

mensajes personales, crónicas de sucesos, pensares y saberes. 

La danza recrea el acontecer y peripecias que se vivían en la actividad 

arrieril, en ella se da vida a todos los personajes que integran esta 



NUESTRA MEMORIA  

71 
 

organización: Dueños de la recua, subalternos, y al total de arrieros, 

algunos con responsabilidades específicas. 

Para la representación de la danza, se acude a un libreto no escrito que 

permanece en la mente de los maestros de la misma y que solo se 

transmite de generación en generación. 

La danza es muy popular entre la población debido a que los diálogos 

empleados son en español, la música es muy rítmica y alegre y la trama 

es muy comprensible. Se presenta en casi todas las festividades 

religiosas. 

Las órdenes para realizar una tarea que emite el patrón, hacen un 

recorrido escalonado de arriba hacia abajo, cuando se termina la tarea, 

el aviso de conclusión hace un recorrido a la inversa de abajo hacia 

arriba, ejemplo: del patrón al atajador pasando por toda escala 

jerárquica y del atajador al patrón, pasando nuevamente por toda la 

escala en orden ascendente.  

Personajes: Patrón, mayordomo, corredor de cargas, cargador, juanito, 

sabanero, sufridor, severito, atajador y resto de la peonada. 

El Patrón es el dueño de la recua, es un personaje exigente con voz de 

mando, celoso de sus bienes y cuestionante, al dar sus órdenes, lo hace 

con voz autoritaria. Su poder económico lo demuestra en su vestuario, 

ademanes y es desconfiado. 

Mayordomo es el hombre de confianza del patrón, supervisa sus bienes 

y vigila que se cumplan las órdenes dadas. 

Corredor de cargas es el negociador de cargas, es quien contrata las 

cargas que deben moverse. 

Cargador es el responsable de vigilar que la carga sea debidamente 

asegurada en el atajo para que salga y llegue con bien. 

Juanito es quien ayuda al cargador en sus tareas. 

Sabanero auxilia al cargador en quehaceres además de cuidar del aseo 

del atajo. 

Sufridor colabora en la carga y descarga del atajo. 

Severito Es el encargado de acercar los animales ya sea para carga y 

descarga o para que sean aseados.   



GRUPO TOQUILNAMIC 

72 
 

Atajador es un personaje que destaca entre los demás, por las 

responsabilidades    que debe atender: es el guía del atajo, conocedor de 

caminos, cronista de los sucesos ocurridos durante los viajes. 

Responsable también de preparar y distribuir los alimentos, se auxilia 

de los Pascualitos. 

El conjunto de melodías y sones que se emplean para acompañar las 

tareas y episodios de la danza son: La llegada, El nombre de dios, La 

descargada, La desaparejada, La limpia del atajo, La limpia del jato, La 

desarpillada (los pilones), Los trizales, Los recuerdos (canto del 

atajador), La comida, La aparejada del patrón, La bajada del chocolate, 

Registro del atajo, Registro del jato, Registro de las castañas, Registro 

de la cocina, La aparejada, La cargada, La despedida. 

Existen otras melodías como La Coronación o la Reina del Cielo que se 

llegan a integrar al catálogo anterior según las circunstancias o la 

cuadrilla en cuestión, ya que generalmente en los tiempos actuales se 

han reducido las horas de presentación de la danza, por lo que se han 

reducido también los capítulos o episodios de la misma. 

A la fecha en Xalatlaco existen tres cuadrillas de arrieros integradas por 

varones. Sin embargo, la participación femenina se ha hecho presente 

en la representación de esta danza, y se han conformado también tres 

cuadrillas de mujeres. 

Uno de los datos muy importantes de la escuela o versión de Los 

Arrieros de Xalatlaco, es su amplia difusión regional. Esta escuela se 

puede observar en las festividades de los diferentes barrios del 

municipio de Ocuilan, en San Pedro Techuchulco, en San Bartolomé 

Atlatlahuca, en Santiago Tilapa, y en varias comunidades de la periferia 

de la Ciudad de México. 

 

 

 

 

 

  



NUESTRA MEMORIA  

73 
 

Capítulo 4. Pascua de muertos: memoria oral del 

regalo de muertos y vivos 
 

Janneth Valeria Sánchez Ordoñez 

 

Introducción 

México es reconocido mundialmente por tener una gran diversidad de 

manifestaciones culturales, expresada en sus costumbres y tradiciones, 

ejemplo de ello es el Día de Muertos. El Día de Muertos es una 

celebración mexicana para conmemorar a nuestros difuntos.  

La muerte para los mexicanos tiene un doble sentido vida/ muerte, esto 

responde a un proceso biológico donde la vida y la muerte son 

complementarias una de otra. El vivir la muerte con la pérdida de un ser 

querido es un proceso que acongoja, al momento de vivir el luto, sale a 

flote todo un bagaje cultural; en esta lógica se tienen que preparar a los 

difuntos para emprender un nuevo viaje al mundo de los muertos o 

como antes lo percibían al Mictlán. Mientras que el vivir el Día de 

Muertos es relacionado con todo un festejo, en la cosmovisión indígena 

mesoamericana está íntimamente asociado el ciclo agrícola con los 

muertos; “el ciclo agrícola mesoamericano llega a su fin con el Día de 

Muertos, en esta fiesta de origen europeo, se combinó en México con 

la celebración de la cosecha” (Broda, 2004, p. 75).  

La riqueza cultural de la celebración del Día de Muertos, reposa en que 

cada región de México, percibe a la muerte y al Día de Muertos a través 

de su propia cosmovisión, de acuerdo con José Mendoza (2006) para 

los pueblos indígenas, sin embargo, ha significado la unión de dos 

culturas que se integraron hasta llegar a confundirse, produciendo 

nuevas formas de diversidad cultural que hoy forman parte del 

patrimonio intangible de México. Así el Día de Muertos fue declarado 

por la Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la 

Ciencia y la Cultura (UNESCO) como patrimonio intangible de la 

humanidad en el 2003. Si bien es cierto, “La celebración del Día de 



GRUPO TOQUILNAMIC 

74 
 

Muertos es una diversidad de formas, un prismas de colores, sabores, 

olores, sentires, las muy variadas maneras de expresar y percibir, 

entender y dar sentido a la cercanía con los ancestros y una explicación 

del universo que nos rodea, de las relaciones con la naturaleza, de las 

diversas cosmovisiones que son compartidas por la historia en común 

de tradición ancestral que aún perviven frente a un mundo globalizado, 

por ejemplo, en las comidas que fortalecen y que son un anclaje cultural 

desde la tradición ancestral” (Vega 2016, p. 152). 

Con estos antecedentes, se plantea que los rituales en torno a la muerte 

para los pueblos originarios de México, solo pueden ser comprendidos 

desde su propia percepción. En las comunidades de origen nahua, aún 

preexisten hábitos de la cosmovisión mesoamericana ligadas a la vida 

de los campesinos; sin embargo, el abandono de la vida campesina en 

las últimas décadas ha sido evidente.  

Tal es el caso de Xalatlaco, pueblo originario situado en la parte sureste 

del Estado de México, conurbado con la Ciudad de México y el estado 

de Morelos. Las primeras noticias de Xalatlaco se dan en la época 

prehispánica como pueblo nahua, sin embargo, es oportuno mencionar 

que sui generis no es meramente nahua, no hay una fuente original que 

lo avale. Es probable que Xalatlaco fue un pueblo ágrafo, es decir, que 

no desarrolló la escritura, o que a la llegada de los españoles fue 

sometido al dominio y le destruyeron todo tipo de objetos en relación 

con su historia. Diversos investigadores señalan que el pueblo de 

Xalatlaco es Chichimeca, Matlatzinca; al respecto Raymundo Martínez 

(2008) reconoce que Xalatlaco es de origen Otomí, posiblemente los 

primeros pobladores fueron Otomianos, pero no tenemos el dato en qué 

momento arribaron los nahuas. Sin embargo, Collin (1988) y el 

CIDIPIEM coinciden que Xalatlaco es un pueblo nahua, por la 

presencia del habla del Náhuatl que era la lengua de la élite, del poder, 

del comercio (Martínez, 2008).  

Cabe subrayar que hemos encontrado menciones antiguas de Xalatlaco 

que están plasmadas en los Códices: Mendocino, Osuna y Techialoyan 

García Granados, así como las obras monumentales de Fray Juan de 



NUESTRA MEMORIA  

75 
 

Torquemada “Monarquía Indiana”, la obra de Fernando de Alvarado 

Tezozómoc “Crónica Mexicana” y la obra de Fernando de Alva 

Ixtlilxóchitl “Historia de Nación Chichimeca”. 

Como muchas de las poblaciones originarias, los nahuas se caracterizan 

por la relación que tiene con su ambiente natural, como muestra de ello 

está el respeto que le tienen a su entorno natural; en la región en que se 

establecieron los nahuas de Xalatlaco, se caracterizó por su riqueza 

natural que les permitió subsistir. Como muestra de respeto, le rendían 

culto a la naturaleza y posteriormente a través del sincretismo religioso, 

mantienen ese estrecho vínculo con la religiosidad popular como parte 

esencial para reafirmar su identidad. 

Además, resulta importante señalar que Xalatlaco es un pueblo de 

comerciantes, desde tiempos antiguos. Los primeros habitantes 

explotaban sus montes, para comercializar madera muerta, trementina 

y tejamanil, mientras que, durante la época colonial y hasta mitad del 

siglo pasado, se caracterizó por ser un pueblo campesino. Sin embargo, 

las constantes crisis económicas y el inacabable crecimiento urbano, 

situaron que los grupos domésticos estrecharan lazos económicos en la 

Ciudad de México, al incursionar al comercio. Este grupo inició 

comerciando productos extraídos del monte como hongos de temporal 

y del campo recogían chivatitos, xocoyoles, tabaquillo, quelites, habas, 

nabos, elotes, pulque, después incluyeron dulce de capultamal, tamales 

de elotes y de forma complementaria revendían pan, embutidos, cecina 

y quesos. Actualmente, lo que predomina es la comercialización de 

tlacoyos de maíz azul, tamales y atole, así como la reventa del pan de 

cocol.  

Como resultado, de la incursión de los Xalatlaquenses al comercio ha 

permitido el acceso al mundo moderno, no solo con el ingreso 

monetario en la búsqueda de una “mejor calidad de vida”, sino también 

a través del acceso a la educación, para tener mejores oportunidades. 

En esta búsqueda varios aspectos característicos de los nahuas 

Xalatlaquenses se han ido perdiendo o están en proceso de extinción: la 

lengua originaria el “mexicano” o “Náhuatl”, la vestimenta tradicional, 



GRUPO TOQUILNAMIC 

76 
 

así como el abandono del campo para incursionar al comercio, y 

actualmente algunas costumbres y tradiciones. 

Los antiguos nahuas Xalatlaquenses conservaban una gran riqueza 

cultural, con respecto a la conmemoración del Día de Muertos y una 

vez terminada la visita de los muertos, daban inicio a la pascua de 

muertos. A lo que se refiere la pascua de muertos en la cosmovisión 

Xalatlaquense, es al acto de hacer una especie de intercambio de regalo 

que es una canasta llena con fruta y panes icónicos de muertos, entre 

compadres y padrinos; de tal forma que este acto es recíproco, entonces 

el dar y recibir la pascua se convierte en una especie de don. La 

importancia del acto ritual de la pascua de muertos no sólo se 

manifiesta con el compromiso de cumplir al entregar la pascua, sino en 

todo el simbolismo que se comparte al entregar la pascua de muertos, 

funciona como un acervo de valores que se trasmitían de generación en 

generación, a modo de forjar parte de la propia identidad nahua. En este 

sentido, con la conmemoración del Día de Muertos, se entrelaza el 

compartir la ofrenda con sinónimo de abundancia, el fortalecimiento de 

los lazos del compadrazgo y generar una especie de méritos que en un 

futuro puedan ser recibidos como parte de las macoas.  

Sin embargo, la tradición ritual de la pascua de muertos se está 

perdiendo. Por esta razón, la propuesta de este escrito consiste en hacer 

una reconstrucción de la memoria oral, es decir, evocando al pasado 

vivido y experimentado de los Xalatlaquenses ante la entrega de la 

pascua de muertos. La estructura de este trabajo es meramente 

etnográfica: comienza con las Vísperas al Día de Muertos, después la 

ofrenda y al final la pascua de muertos.  

Vísperas al Día de Muertos 

Los Xalatlaquenses rememoran que la periodicidad para la celebración 

del Día de Muertos, comenzaba al inicio del mes de octubre hasta la 

primera semana de noviembre, actualmente comienza a mitad de mes o 

en la última semana de octubre, hasta la tarde del dos de noviembre. 

Para esperar a los fieles difuntos se hace con mucha alegría, dedicación 

y respeto. Una de las particularidades que comparten en la cosmovisión 



NUESTRA MEMORIA  

77 
 

nahua para la celebración del Día de Muertos, es la ofrenda alimentaria; 

por ello los Xalatlaquenses, una vez iniciando el mes de octubre acudían 

a las panaderías a apartar lugar, con la finalidad de asegurar que con 

tiempo les hicieran el tradicional pan de muertos23. Este tipo de pan se 

manda hacer con abundancia, y para ello la unidad de medida que se 

utiliza para elaborar el pan de muertos es la arroba24. Existe una gran 

preferencia por hacer el pan en el horno tradicional25 porque en este 

tipo de horno, los panes se ponen a cocer directamente sobre la piedra, 

a este acto también es conocido como pan de piso 26.  

Cuando era día de hacer nuestro pan, en la familia se 

encomendaba una o dos personas, normalmente es la mamá y 

una hija o quien tuviera tiempo (…) porque para hacer el pan, 

era perder un día entero. A mí siempre me dijeron que quien 

fuera hacer el pan debía hacerlo con alegría porque el pan es 

como el tamal, si te enojas o hacen corajes no se cocen bien. Ya 

cuando nos tocaba nuestro turno, entrábamos al cuarto donde 

está el horno, para vigilar que toda la materia prima fuera 

utilizada y no robaran los panaderos (…) Y cuando salía el pan 

era bonito porque para enfriarse, lo tendían en el patio sobre los 

manteles que llevábamos, y mientras se enfriaba el pan, íbamos 

contando cuantos salieron (…) Ya cuando estaba frío el pan, se 

tenía que limpiar con una franela y los íbamos acomodando en 

las canastas (Entrevista realizada a  R. J., Xalatlaco, octubre 

2022) 

 
23 El pan de muertos en la región de Xalatlaco es legendario, se caracteriza por ser un pan 

seco y de aspecto duro, tiene ese aspecto para que sea perdurable, así como los muertos, y es 

representado por tres figuras icónicas el conejo (tochtli), muñeca y el corazón (yolotzin). En 

la cosmovisión Xalatlaquense, refieren que todos los seres poseen un alma y que se ubica en 

el corazón, de tal forma que utilizan el término Yolotl para referirse a ambas.  

24 La arroba es una unidad de medida de la harina para el pan de muerto. Una arroba equivale 

a 11kg de harina, de la cual se obtiene 16 charolas de pan y de las cuales salen 192 piezas de 

pan.  

25 El horno tradicional se refiere al horno de piedra, que utiliza leña para cocer el pan.  

26 El pan al piso es cuando el panadero mete el pan al horno sin charola, directamente de la 

pala al horno. Esto permite que el pan no esponje mucho y mantenga esa particularidad de 

tener el cuerpo macizo.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

78 
 

Testimonios de la gente grande27 aseguran que el pan hecho en los 

hornos tradicionales no tiene el mismo sabor que el pan de hoja28, 

porque al ser hornos de gas no les permite que el pan tenga una cocción 

al piso y en algunos casos se puede hacer, si el horno es de piedra, pero 

el sabor cambia. Asimismo, los Xalatlaquenses reconocen que un buen 

pan de muertos debe estar macizo para que sea durable, la exuberancia 

del pan les permitía almacenar el pan de muerto en ollas de barro o 

aluminio en lugares estratégicos dentro del hogar; para guardar el pan 

deben ser lugares frescos, y así durante los siguientes meses pueden 

seguir degustando del pan de muertos e incluso podría ser durable hasta 

un año. 

Ya los tiempos han cambiado, antes la gente mandaba a hacer 

más de una arroba de pan porque se preparaban bien para los 

muertos, y desde la fiesta de San Francisco ya estábamos 

haciendo pan de muerto, la gente se preparaba con tiempo, había 

mucho trabajo (…) No digo que no haya trabajo, lo que pasa es 

que muchas familias ya no quieren llevar la tradición y prefieren 

comprar un par de piezas de pan (…) Antes, después de muertos, 

prácticamente todo el mes de noviembre todos los panaderos no 

trabajábamos porque todos en sus casitas tenían panes de muerto 

y quién querría comprar pan dulce (…) Ya también la gente de 

ahora, pide sus mezclas raras que para su pan le quieren adornar 

con pasas, nuez, arándano, chispas de chocolate, si lo hacemos, 

pero eso no es el pan tradicional. (Entrevista realizada a 

panadero anónimo Xalatlaco, octubre 2022). 

 

 
27 Gente grande, es un término utilizado para referirse con respeto a la gente adulta, la 

mayoría de la tercera edad.  

28 El pan de hoja, se refiere al pan que hacen en gas y lo acomodan en charolas. 



NUESTRA MEMORIA  

79 
 

Fotografía 1. Ofrenda de muertos 

de la familia Hinojosa 

 

 

Fuente: Archivo personal, 

Trabajo de campo, 2022. 

 

Fotografía 2. Ofrenda de la 

Señora Josefa. 

 

Fuente: Archivo personal, 

Trabajo de campo, 2022. 

Fotografía 3. Ofrenda de muertos de la Señora L.R. 

Fuente: Archivo personal, Trabajo de campo, 2022. 

Otro elemento importante para la ofrenda alimentaria, es el maíz y para 

ello, los grupos domésticos campesinos ofrecen la primera cosecha del 

maíz a sus difuntos; entonces a ese primer corte de mazorca, trataban 

que se fuera secando al ponerlo al sol, para que una vez llegada la visita 

de los muertos hagan tamales de maíz nuevo 29. Asimismo, los 

 
29 Tamales maíz nuevo, son hechos de los primeros frutos de la cosecha, son hechos simples 

solo con sal y estos mismos se dedican a los fieles difuntos.   



GRUPO TOQUILNAMIC 

80 
 

Xalatlaquenses se previenen con las ceras y veladoras varias semanas 

antes del Día de Muertos, con la finalidad de economizar. 

Asimismo, la limpieza es primordial porque es sinónimo de purificar, 

por lo cual hacen una limpieza exhaustiva tanto en el interior de cada 

hogar y destinan un lugar en donde pondrán la ofrenda de muertos, así 

como de las tumbas de sus difuntos (quitar el exceso de hierva de las 

tumbas). Esto también es un acto de respeto porque van a recibir visitas, 

se tiene que hacer con tiempo.  

Tianguis de muertos 

En las vísperas del Día de Muertos la vida local se alegra durante los 

días antes de esta celebración, en especial con el tradicional tianguis de 

muertos, que se instala de forma temporal; ubicado en la zona 

denominada la pirámide (abarcando cuatro cuadras a la redonda), 

durante el 31 de octubre hasta el 2 de noviembre. 

En el tianguis de muertos se ofrece toda clase de objetos de consumo, 

así como utensilios necesarios para la ofrenda como ceras, veladoras, 

trastes nuevos (platos, jarros, vasos, ollas, cazuelas, chiquihuites), 

sahumerio, copal, ayates, petates de tule, hojas para los tamales, papel 

picado, calaveras de azúcar/chocolate, dulces de alfeñique, elotes, 

tlaxcales, habas verdes tlapozon (hervidas), chilacayote, huazontles, 

flores de muertos cempasúchil, terciopelo, alelí, nube y xochijarrito30 y 

ahora incorporan la gladiola y casa blanca; así como toda la fruta de 

temporada: cacahuate, cañas, camote (morado y guacamote o pabilo), 

calabaza, ciruela de tierra caliente (roja), chayote, guayaba, lima, 

naranja, mandarina, manzana, plátano (amarillo y morado), mísperos y 

ahora incorporan fruta “de calidad”  (pera, uva, durazno, ciruelo, 

manzana). 

La gente grande menciona que las compras de muerto se hacen el día 

31 de octubre porque en ese mismo día se inicia a montar la ofrenda.  

 
30 El xochijarrito son flores de color morado y rojo que se da de forma silvestre en los montes 

de Xalatlaco y principalmente solo se da en la temporada de muertos. También se le conoce 

como “flor de monte” con estas flores hacen los caminos y se adornan las ofrendas.  

 



NUESTRA MEMORIA  

81 
 

 

Ofrenda 

En las viviendas Xalatlaqueses que instalan el altar dedicado a sus fieles 

difuntos, tienen la costumbre que el 31 de octubre se comienza a montar 

la ofrenda. El altar de muertos tiene tres niveles: nivel medio (se coloca 

la ofrenda alimentaria), nivel superior (se coloca algún artefacto 

religioso) y nivel inferior (se colocan las flores y las ceras). 

La ofrenda se acomoda en el mismo orden de los niveles, y se coloca 

en un lugar céntrico del hogar, como la sala o el comedor. La gente 

grande rememora que en cada hogar tenían una mesa grande y maciza 

de madera; la cual era ocupada para ocasiones especiales, así como para 

poner la ofrenda a los muertos. Se cubre la mesa con un mantel artesanal 

o blanco y sobre el mantel se colocaba un petate, en otros casos el petate 

es colocado debajo de la mesa. Lo primero que se pone en la ofrenda es 

la fruta y el pan. Antes de acomodar la fruta el jefe del hogar (el abuelo, 

el papá o la mamá) persigna y sahumerea con copal la mesa, 

posteriormente el resto del grupo doméstico comienzan acomodar la 

fruta en pequeños montoncitos distribuidos sobre la misma, así como el 

pan de muertos. Otra forma de acomodar el pan de muertos, es hacer 

una montaña de panes en medio de la mesa, resaltando el yolotl. En la 

parte superior de la ofrenda suelen agregar alguna imagen religiosa, 

dicha imagen se coloca de manera céntrica y principalmente va 

recargada sobre la pared.  

El día primero de noviembre es destinado para ir a encontrar a los fieles 

difuntos y bendecir las ceras, por lo cual, los Xalatlaquenses acuden a 

la misa de la mañana en la parroquia de la Asunción de María, y esperan 

la bendición de las veladoras, ceras y la flor de muerto (es la única misa 

que se hace en todo el pueblo para la bendición de las ceras). La gente 

grande recuerda que después de misa, iban al panteón para ir a 

encontrar a los muertos31. Al llegar a sus hogares, las mujeres 

preparaban el chocolate caliente, mientras que los hombres iban a 

 
31 Se le conocía al acto en el cual, la familia acudía al panteón y en la tumba de sus fieles 

difuntos y les cantaban o rezaban con el fin de darles una bienvenida.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

82 
 

buscar una penca de maguey. Una vez estuviera listo el chocolate, el 

grupo doméstico se reúne ante el altar para hacer una oración de 

recibimiento a sus fieles difuntos, se persignan y oran un Padre 

Nuestro/un Ave María, y les dan unas palabras de bienvenida a sus 

muertitos.  

A cada difunto se le endona una veladora o cera, las veladoras se 

colocan sobre las mesas y las ceras se insertan en la penca del maguey 

y la ubican sobre el suelo; cuando se prende la veladora/cera se endona 

nombrando al difunto que se espera de acuerdo a su día de llegada, los 

muertitos pequeños llegan el primero y los muertitos adultos el dos de 

noviembre. De acuerdo con testimonios de la gente grande, las ceras 

deben ser endonadas solo para los muertitos adultos, como una señal de 

respeto. Después se comienza a servir el chocolate caliente en jarros o 

taza nueva, asimismo cada muertito tiene que tener su propia taza 

nueva, y se va mencionando para quien estaba encomendado cada 

alimento. Cuando se les prende la vela o la cera, se les habla a los 

muertos, eso ya depende de cada familia, por decir a mí siempre me 

enseñaron a darles su bienvenida: 

-Sean bienvenidos a esta su casa, aquí como todos los años los 

esperamos con mucho amor y aunque no sea mucho, sean 

bienvenidos.  

-Esta taza, este plato es para ti papá que te gustaba el chocolate 

y mole, aquí todavía te recordamos todo lo que te gustaba, por 

eso ponemos esta comida para ti, esperamos que la disfrutes 

mucho. (Entrevista realizada a Sra. anónima Xalatlaco, mayo 

del 2024) 

Se adorna el altar de muertos con papel picado, se coloca sobre la mesa 

agua, sal, cigarros, alguna bebida alcohólica, calaveras de azúcar o 

chocolate, dulces de alfeñique y alimentos específicos que les gustaban 

a los fieles difuntos; el ayate se coloca en una orilla o debajo de la mesa 

y se acomodan las flores de muertos (cempasúchil, flor de terciopelo o 

xochijarrito) en el piso. En el transcurso del día, los relatos y anécdotas 

alusivas con los muertos se hacen presentes al ser contadas por los 



NUESTRA MEMORIA  

83 
 

adultos, con el fin de mantener esos relatos vigentes y que el resto del 

grupo respete a los fieles difuntos; asimismo, todos los integrantes del 

grupo doméstico participan para terminar la ofrenda, por ejemplo, los 

adultos con los niños van haciendo el camino de flor de cempasúchil o 

xochijarrito desde la calle hasta la ofrenda. Mientras que las mujeres 

son las encargadas de hacer el resto de la ofrenda alimentaria.  

Sabemos que los fieles llegan hasta el 2, pero desde el 1 ya 

vienen en camino, por eso se le prende su cera y ya se les pone 

su comidita, (…) antes la gente qué va a tener para comprar sus 

ceras, lo que se le ponía eran ocotes para que los muertos se 

guiaran, tampoco se ponía el cempasúchil acá se pone el 

xochijarrito, lo que se da aquí en el monte, y mis abuelos nos 

contaban que el cempasúchil es como lumbre para los muertos, 

por eso no se le debía poner esa flor, así que en mi casa no les 

ponemos otra flor que no sea el xochijarrito (Entrevista 

realizada a Sergio Hinojosa, noviembre 2022) 

A los muertitos se les espera con platillos especiales, en cada hogar 

tienen definido la tradición de hacer platillos específicos para sus 

muertitos, pero comúnmente preparan mole rojo con pollo y su arroz, y 

su versión humilde el mole de los pobres (son papas en pasilla con queso 

añejo), asimismo se prepara los huazontles en pasilla con queso añejo, 

chayote, elotes y  habitas hervidas, así como camote hervido o en dulce, 

se previenen con las tortillas calientitas y los icónicos tamales de maíz 

nuevo (estos tamales son de sal porque al ser de la cosecha nueva, tienen 

el cuerpo viscoso que no permite que se rellenen). 

Toda la comida para la ofrenda tiene que estar lista antes del anochecer. 

Una vez que esta lista la comida, primero se le sirve a los muertitos y 

después los hogareños pueden degustar de los alimentos. La gente 

grande recuerda que, por la tarde del primero de noviembre, se deben 

sentar con sus invitados, ya no hacer más quehacer; se podía ver la 

televisión, ver una película o escuchar música con poco volumen, y 

sobre todo no se podía hacer corajes, berrinches o ponerse a tomar 

alcohol porque es una falta de respeto a los muertitos, por otra parte, 



GRUPO TOQUILNAMIC 

84 
 

recuerdan que era común ver que en todas las casas dejaban las puertas 

abiertas por la llegada de sus muertitos y por quien gustara ver su 

ofrenda. 

En mi familia siempre hemos sido humildes, me enseñaron a 

ponerles a nuestros muertos lo que comíamos y siempre 

hacemos el mole de los pobres, que son papitas en pasilla con 

quesito añejo (…) no debe faltar en la ofrenda los huazontles, 

que eso era lo que antes la gente comía, ahora ya veo que no 

hacen esas comidas antiguas, pero para sus muertitos aún lo 

hacen (…) el pulquito no debe faltar, aunque ya no hay mucho, 

pero hay que tener lo necesario para nuestros muertos 

(Entrevista realizada a Josefa Ramírez, octubre 2022) 

Los muertitos adultos llegan el dos de noviembre desde la madrugada 

y dicen que se van hasta mediodía. Para la llegada de los muertitos 

adultos en la madrugada del dos de noviembre, ya está lista toda la 

ofrenda. En la mañana del dos de noviembre, es común que el grupo 

doméstico para almorzar calentaran el excedente de la comida de la 

ofrenda, mientras que van contando anécdotas y vivencias de sus fieles 

difuntos. A mediodía, en el panteón municipal se oficia una misa para 

despedir a los fieles difuntos, algunos grupos domésticos aprovechan 

para enflorar las tumbas de sus difuntitos. Mientras que otros 

permanecen todo el día en sus hogares porque tienen la creencia que los 

muertitos no se van por completo, y tienen que estar al pendiente que 

las veladoras y las ceras se acaben, en viva voz de los Xalatlaquenses 

refieren: 

“Nuestros muertitos van caminando de regreso, pero no se han 

ido por completo, por eso no se debe tomar nada de la ofrenda 

hasta el otro día (…) dicen que los cargadores de nuestros 

difuntitos aún están echando todo en el ayate, para que se lo 

lleven”.  

Una vez que los fieles difuntos se marchan, al interior de los grupos 

domésticos, principalmente en el seno del más alto rango que son los 



NUESTRA MEMORIA  

85 
 

abuelos, reciben la visita de sus hijos y nietos, para después dar inicio 

con la pascua de muertos. 

 

Pascua de muertos: regalo de muertos 

Algunos patrones culturales entre pueblos de tradición nahua, que 

hemos identificado es que, una vez terminada la visita de los fieles 

difuntos, da pie para la celebración entre vivos y de forma específica 

entre compadres. Lessandro Lupo (2019), en su trabajo de investigación 

en la Sierra de Puebla, destaca que los nahuas serranos denominan 

“Comensalías” al acto de intercambiar la ofrenda comestible de panes 

entre compadres, porque no pueden comer de su propia ofrenda, es decir 

que no se pueden comer a sus propios difuntos.  María Teresa Rodríguez 

(2012), expone que los nahuas de la Sierra Zongolica de Veracruz, le 

llaman “Santohmetika” al Día de Muertos y a la celebración de los 

ahijados, quienes, en compañía de sus padres, comparten panes y 

chocolate en un morral nuevo de su ofrenda, con sus padrinos de 

sacramento; mientras que los padrinos obsequian al ahijado alguna(s) 

prenda de ropa nueva. David Lorente Fernández (2020), acentúa que 

los nahuas de la Sierra de Texcoco, le dicen “Tlapaltihue o Saludadita” 

al acto de intercambiar el pan ceremonial dispuesto en el altar de 

muertos, que a su vez propicia la producción de los vínculos de 

compadrazgo, durante la festividad de Todos los Santos. 

De acuerdo con lo anterior, podemos ostentar que en la cosmovisión de 

los serranos Xalatlaquenses; en la conmemoración del Día de Muertos, 

una vez terminada la visita de los difuntos, se da inicio a una celebración 

entre compadres y padrinos, que le denominan pascua de muertos. La 

importancia de la pascua de muertos subyace en el intercambio de la 

ofrenda de muertos, como una especie de regalo entre compadres y 

padrinos, esto con el fin de fortalecer los vínculos de compadrazgo o 

como dice los Xalatlaquenses para mostrar respeto.  

La lógica de la pascua de muertos es sustentada bajo el principio del 

catolicismo. Por una parte, la máxima representación del Misterio 

Pascual es la conmemoración de la pasión, muerte y resurrección de 



GRUPO TOQUILNAMIC 

86 
 

Jesucristo, donde son fechas de guardar y de festejo, se guarda durante 

la pasión y la muerte de Jesús, pero en la resurrección se convierte en 

un festejo porque Jesús venció a la muerte al resucitar, para que después 

su alma ascendiera al cielo. Y, por otra parte, en el caso del Día de 

Muertos, se tiene la creencia que regresa el alma de los fieles difuntos 

al mundo terrenal, para degustar de todo lo endonado en la ofrenda por 

parte de sus seres queridos, quienes los esperan con regocijo, es por ello 

que en esta fecha se guarda, sin embargo, al momento que se marchan 

los fieles difuntos, se tiene la creencia que regresan al mundo de los 

muertos; una vez terminada su visita se puede festejar entre vivos de 

todo lo que dejaron.  

Así la pascua y la muerte mantienen un vínculo estrecho, por una parte, 

la pascua es la fiesta solemne de la resurrección de Jesús y, por otro 

lado, la pascua es entendida como la resurrección de la inmortalidad del 

alma que al morir asciende al cielo, “la idea cristiana de la 

supervivencia del alma después de la muerte está ya bien arraigada en 

el imaginario de los indígenas” (Lupo 2019 p. 227). En este sentido, la 

gente grande refiere que todos los seres humanos poseemos un alma y 

que está ubicada en el corazón, o como lo referían antiguamente como 

yolotl. Al fallecimiento del ser humano, el alma, yolotl o ánima asciende 

al cielo, pero para que esto suceda se tiene que cumplir con la vida 

espiritual católica para salvar el alma. El cumplimiento con la vida 

espiritual, consta de recibir los sagrados sacramentos: bautismo, 

comunión, confirmación, velación para el matrimonio con ayuda de los 

padrinos, quienes fungen con una gran responsabilidad, al estar al 

pendiente de la vida moral de los ahijados, hasta tal grado que los 

ahijados consideraban a los padrinos como sus segundos padres. 

De este modo, el compadrazgo y el Día de Muertos se entrelazan al 

cumplir con los sacramentos para salvar el alma, para que al morir el 

alma del ahijado vaya al cielo (cuando le toque su hora de partir) y en 

el Día de Muertos, el alma regrese al mundo terrenal para convivir a 

través de la ofrenda con sus seres queridos, al ser recordados. La 

particularidad en la pascua de muertos, se manifiesta en ciertas reglas 



NUESTRA MEMORIA  

87 
 

inherentes para la circulación de la ofrenda de muertos, por ejemplo, 

encontramos el “don” de dar y recibir; quienes “dan” es el ahijado y su 

familia (encabezado por los padres) y quienes “reciben” son los 

padrinos, así como su familia. La pascua se concreta con “dar”, entregar 

una canasta y dentro de la canasta se llena con fruta excedente de la 

ofrenda de muertos,  fruta como manzana, naranja, mandarina, plátano, 

cacahuate, caña, guayaba, ciruela, así como panes de muertos (conejos 

y muñecas) y lo icónico es que los padrinos reciben el yolotl (pan de 

corazón), como símbolo de agradecimiento por la aceptación del 

compromiso del compadrazgo; la canasta se tapa con una servilleta 

artesanal, asimismo para complementar la pascua de muertos, quienes 

“dan” entregan una olla de comida, el platillo puede ser variable pero 

principalmente se entrega comidas ceremoniales como el mole de 

olla32, mole con guajolote o pollo, caldo de pollo criollo porque son 

animales de su propia granja, este platillo se acompaña con tortillas y 

un refresco. Quienes “reciben” son los padrinos, al aceptar la pascua de 

muertos, la canasta y la comida por parte de su ahijado y su familia, 

tienen que ser recíprocos y ofrecen una comida o también conocida 

como dar un taquito. Durante la comida, la convivencia se ameniza e 

incluso en algunos casos se alegra con unas cubitas y un buen baile. 

Después vuelve a circular la pascua de muertos, es decir, devuelven el 

regalo de muerto, y ahora es turno de los padrinos de entregar una 

canasta con fruta y pan de muertos de su propia ofrenda, de forma 

equivalente a la que el ahijado y su familia les entregaron.  

 

 

 

 

 

 
32 El mole de olla es considerado como una comida ceremonial, así como el mole que es un 

alimento de muy alto valor, por ser hechos de ingredientes meramente prehispánicos a 

acepción de la carne de res. Por otra parte, se considera que el mole de olla este hecho de la 

sustancia que los muertos han perdido (la sangre y la carne), al momento de putrefacción del 

cuerpo.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

88 
 

 

Fotografía 4. Pan de corazón o yolotl 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografía: proporcionada por el Sr. Guadalupe Ordoñez quien 

elaboró personalmente este yolotl, asimismo lleva mas de 38 años que 

en Vísperas del Día de Muertos, labora haciendo el pan tradicional de 

muertos. 

Fotografía 5. Entrega de la Pascua de Muertos. 

Fuente: Archivo personal Sánchez, 2022. 



NUESTRA MEMORIA  

89 
 

La gente grande rememora con mucho afecto que, cuando era el día de 

ir a dejar la pascua de muertos, en las calles se cruzaban las canastas, 

es decir, en el camino iban encontrando familias que iban con las 

canastas de la pascua de muertos. Había dos momentos para entregar la 

pascua, en la tardenoche del dos de noviembre y en el trascurso del día 

tres de noviembre. Los compadres y padrinos quienes dan y reciben la 

pascua de muerto, no son exclusivos de dar y recibir una sola pascua, 

esto dependía al número de compadres o padrinos que por grupo 

doméstico tuvieran. En suma, la acumulación de la pascua de muertos 

corresponde al número de compadres con los que cuenta el grupo 

doméstico, así al finalizar la entrega de la pascua, era considerable todo 

lo recolectado y con abundancia pudieran degustar. 

Para ir a dejar pascua de muertos, se lleva el mole de olla, 

nosotros llevamos dos pollos criollos  “porque tenemos nuestros 

animalitos”, dos kilos de tortilla, tres refrescos grandes y para el 

chiquihuite se rellena con: un kilo de naranja, un kilo de 

mandarina, un kilo de jícama, cinco perones, unas cuantas 

guayabas, una penquita de plátano, un kilo de manzana y la 

tapamos con una servilleta nueva, esa servilleta la traemos de la 

feria de San Juan de los Lagos (…) Y no se puede olvidar llevar 

los panes, se ponen unas veinticinco piezas de pan de muerto 

(…) antes era tradición llevar el corazón, pero ahora los 

panaderos ya no lo quieren hacer (…) Mira, antes mi esposo 

decía unas palabras para entregar la pascua, pero como ya no 

vive, mis hijos me respetan y siempre quieren que yo de mis 

palabras a sus compadres: “Buenas noches compadritos, 

discúlpenos venimos a dejarles la pascua. Ya saben que 

nosotros año con año venimos con mucho gusto a dejarles su 

regalito de muertos”, entonces mi compadrito nos invita a pasar, 

antes de que nos pasen para comer, ellos nos entregan la pascua 

y después, todos comemos contentos. (Entrevista realizada a J. 

Z., noviembre 2022) 



GRUPO TOQUILNAMIC 

90 
 

Una forma rápida y eficaz para terminar con la acumulación de la fruta 

de la pascua, era hacer la famosa ensalada navideña, la cual es hecha 

con la mayoría de las frutas que se colocan en la ofrenda de muertos. 

En cuanto al pan de muertos, la cantidad acumulada era grande, trataban 

de comer enseguida el pan que les entregan en la pascua, mientras que 

el pan familiar era guardado en ollas de barro o aluminio, en algunos 

casos las ollas eran enterradas en la tierra, para mantener el pan fresco. 

El pan de muertos lo pueden ir sacando en cualquier momento del año, 

este tipo de pan por ser duro permite que la durabilidad sea prolongada. 

La pascua de muertos era una cosa bonita porque nosotros 

entregábamos la canasta, pero así también recibíamos una 

canasta con fruta y pan (…) Ya las nuevas generaciones no 

siguen las tradiciones, todo era más sano, con más respeto (…) 

nosotros después de entregar y recibir la pascua, al terminar de 

comer, mi compadrito que en paz descanse, sacaba una botellita, 

brindábamos , bailábamos y nunca faltaba una buena platicadita, 

recordando de todo un poco (…) Después de que murieron mis 

compadritos, queríamos seguir con la tradición, un año fuimos 

a dejar la pascua y sus hijos se escondieron, hasta apagaron la 

luz , al día siguiente regresamos, le dije a estos muchachos que 

si les incomodaba, ya no íbamos a regresar a dejar pascua y ya 

no vamos (Entrevista realizada a F.O., octubre 2022). 

 

 

 

 

 

 



NUESTRA MEMORIA  

91 
 

Fotografía 6. Ofrenda nahua en la telesecundaria. 

                Fuente: Archivo personal, Trabajo de campo, 2023. 

 

 

Fotografía 7. Presentación de la ofrenda nahua 

Fuente: Archivo personal, Trabajo de campo, 2023. 

 



GRUPO TOQUILNAMIC 

92 
 

De este modo, el Día de Muertos y la pascua de muertos permiten que 

el recordar a los fieles difuntos sea con gusto como sinónimo de 

abundancia, por todo lo acumulado y también el consumo del pan de 

muertos incita al recuerdo de los fieles difuntos, porque la comensalía 

del pan de muertos puede ser en cualquier época del año y de forma 

espontánea. La circulación de la pascua de muertos se convierte en un 

agente regulador de la cohesión social. Sin embargo, en la actualidad 

esta tradición está perdiendo fuerza de forma gradual, las razones son 

muchas como el cambio de religión, la modernidad y adoptar nuevas 

formas culturales, tal como lo denomina Néstor García Canclíni 

“cultura hibrida”. Aquí haré un pequeño paréntesis, es pertinente 

señalar que, en el desarrollo de este trabajo encontramos que los pocos 

grupos domésticos que aún hacen entrega de la pascua de muertos, 

provienen de un seno familiar campesino y es visible el arraigo que 

tienen con el campo, y cómo este influye en su vida social.  

En el devenir histórico, en la celebración del Día de Muertos se han 

incluido nuevos elementos, pero no podríamos aplicar juicios de valor 

para criticarlos, (…) en las diversas expresiones culturales que se 

presentan en la actualidad, nuevas y renovadas prácticas culturales son 

las que han perfilado la permanencia de la festividad del Día de Muertos 

(…), frente a la agonía del sistema de la milpa en México, la innovación 

creativa se hace presente (Vega 2016, p.161). Entre los nuevos 

elementos que los Xalatlaquenses están adoptando para la celebración 

del Día de Muertos, encontramos que ante la deserción de sembrar maíz 

y al no contar con la materia prima para los tamales tradicionales que 

se hacen para los muertitos, existen lugares que facilitan la venta del 

maíz nuevo, y así puedan seguir realizando los tamales tradicionales 

para la ofrenda de muertos; así como asistir al desfile de catrinas, desfile 

de motos del terror, fiestas de hallowen y llevar música a las tumbas de 

los difuntos. En el panteón se puede contratar música en vivo como: 

banda, mariachis o norteños, para que toquen por pieza o por hora en la 

tumba de sus muertitos, pidiendo canciones que les gustaba a sus fieles, 



NUESTRA MEMORIA  

93 
 

así pasan muy amena la tarde, cantando, bailando y en otros casos 

tomando a salud de sus muertitos. 

La pascua de muertos ha cambiado mucho, ya no nos esperan 

con comida y entonces nosotros tampoco llevamos comida, solo 

entregamos en la canasta pura fruta y pan (…) ahora ya no se 

avisa que nos esperen, solo llegamos y también nos agradecen 

con lo que tengan a la mano, la pascua nueva es un pan, un vaso 

de refresco y con poquita fruta para que ahí mismo se coma, es 

todo en menor cantidad (…) Yo creo que ahora solo reciben la 

pascua por obligación (Entrevista realizada a A. P. Octubre, 

2022). 

Del mismo modo, al interior de los grupos domésticos ante la agonía de 

esta costumbre, los adultos de edad mayor, principalmente los abuelos 

también le llaman pascua al repartir la ofrenda entre su grupo 

doméstico, hijos, yernos, nueras y nietos. La repartición de la pascua es 

de dos formas, una sola pascua por cada hijo o hija, para que a la vez 

ellos la compartan entre su pareja e hijos, y la otra forma, es que a cada 

integrante del grupo doméstico hijos o hijas, yerno, nuera y nietos le 

entreguen la pascua personal en un plato lleno de panes de muertos y 

fruta. En otros casos, la pascua de muertos es compartida entre huexis33 

para ratificar sus lazos de alianza. Para finalizar esta parte, es 

conveniente señalar que, los grupos domésticos que aún entregan la 

pascua, indicen que, al cumplir con la pascua de muertos están 

haciendo méritos para futuras ayudas. 

Yo, desde que tengo memoria siempre en el pueblo se ha hecho 

la pascua de muerto, (…) con mis padrinos ya no vamos porque 

tarda que murieron, luego nos recibían sus hijos, pero después 

todos crecen, se casan, tienen hijos, sus hijos se casan y entonces 

con los padrinos de los nietos prefieren ir a dar pascua (…) acá 

en la casa siempre vamos, bueno íbamos a dejar pascua con el 

compadrito de mi hijo, su padrino de mi nieto, pero desde hace 

 
33 Esté termino náhuatl es utilizado en Xalatlaco para referirse a los consuegros. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

94 
 

dos años que no vamos, por lo de la pandemia; pero no sabemos, 

yo creo que este año tampoco iremos (…) cuando íbamos, 

nosotros llevamos mole de olla y una barbacoa, su canasta de 

fruta de muertos y sus panes (…) convivíamos bien bonito, hasta 

baile hacíamos, ellos también nos recibían bien, ojalá y no se 

pierda esta tradición porque ya son poquita gente que aún lo 

hace, unos porque ya son de otra religión, otros prefieren irse a 

vender y ya no respetan a los muertos  (Entrevista realizada a L. 

R., 2022) 

Reflexiones finales 

Comúnmente, en las comunidades de origen indígena domina una 

inquietud por respetar y recordar a los muertos. En la cosmovisión 

Xalatlaquense, se evoca a los muertos para hacerles peticiones durante 

diferentes momentos del año, esto destaca la participación activa de los 

muertos dentro de la vida cotidiana al ser agentes en la intersección de 

ayuda o favores ante cualquier situación (salud, fertilidad y ayuda ante 

una situación difícil). En Xalatlaco no existe un hito entre el ciclo 

agrícola y la intervención de los muertos, al menos de que los 

Xalatlaquenses lo deseen, al indicar la petición a sus difuntos o 

evocarlos. Es por ello que en la fiesta de Día de Muertos se les agradece 

por todo lo que les socorrieron, por la herencia adquirida, por la ayuda 

y los favores en toda situación. 

En Día de Muertos se espera a con alegría las ánimas (alma o yolotl) de 

los fieles difuntos, para ello se debe seguir la vida católica recibiendo 

los sagrados sacramentos para salvar el alma y que al momento de morir 

el alma vaya al cielo, para que después pueda regresar en el Día de 

Muertos. Por ende, se requiere de la ayuda de los padrinos que guían a 

los ahijados en la adquisición de los sacramentos. Por consiguiente, 

después de recibir a las ánimas de los fieles difuntos y conmemorarlos 

con las ofrendas en el Día de Muertos, se da inicio a la llamada pascua 

de muertos, para la circulación de la ofrenda de muertos como una 

especie de “regalo”, donde existe un tipo de “don” para “dar” y 

“recibir”, que después se regresa de forma recíproca. En este acto, se 



NUESTRA MEMORIA  

95 
 

destaca la importancia del compadrazgo; quienes “dan” la pascua de 

muertos (regalo) reafirman agradecimiento por adquirir el compromiso 

con el ahijado, mientras quienes “reciben” la pascua, corresponden al 

compromiso que adquirieron, de tal forma que se fortalece la alianza de 

cohesión y le dan sentido de pertenencia a los Xalatlaquenses. 

En el estudio analítico de la entrega de la pascua de muertos, concurre 

con la acumulación de méritos. Dichos méritos se convierten en una 

especie de deudas que moralmente se deben pagar, bajo el juicio de 

cumplir. Por consiguiente, los Xalatlaquenses asumen que, para pagar 

la acumulación de méritos, puede ser con la mano vuelta también 

conocida como macoa34. Por ejemplo, entre un grupo doméstico eligen 

entre sus familiares, amigos o conocidos a una pareja para que funja 

como compadres, al aceptar el compromiso para que el niño o niña 

adquiera algún sacramento; después de cumplir con el compromiso, se 

tiene la obligación moral de entregar la pascua de muertos año con año. 

La entrega de la pascua de muertos es una muestra de respeto, por el 

compromiso adquirido; asimismo la pascua tiene la función de 

acumular méritos y cuando los compadres o padrinos pidan algún favor 

entre ellos, estos no se nieguen. El tipo de favor puede ser variable, 

como acompañar al ahijado a la adquisición de un nuevo sacramento o 

ser padrinos paganos para la adquisición de objetos para una fiesta.  

Entre los Xalatlaquenses la ayuda, mano vuelta o macoa no se limita al 

ser recíproca por ser solicitada en forma de padrinos, también se 

manifiesta ante una situación de fiesta o luto. En la situación de luto en 

cualquier escenario de padrinos o compadres, concurren con ayuda, 

mano vuelta o macoa, que se expresa con la entrega de dinero, 

alimentos u objetos utilizables durante la sepultura o rezos del fallecido. 

En este sentido, la función de la pascua de muertos va más allá de 

 
34 Macoa también conocido por macohua, en la cosmovisión nahua, las macoas son ayudas o 

favores que se les brinda a alguien, pero cuando tu lo necesites te regresan el favor.   De 

acuerdo con la Gran Diccionario Náhuatl, el término “Macohua” se emplea para referirse a 

“ayudar al otro porque el me ayudo” 



GRUPO TOQUILNAMIC 

96 
 

conmemorar a los fieles difuntos y respetar el compromiso del 

compadrazgo, es también fortalecer la alianza para futuras ayudas. 

Considerando la complejidad de elementos tradicionales que convergen 

en la conmemoración del Día de Muertos en Xalatlaco, resulta oportuno 

destacar que la importancia del acto ritual de la pascua, no sólo se 

manifiesta con el compromiso de cumplir con la pascua, sino en todo 

el simbolismo que se comparte al entregar la pascua de muertos, 

funciona como un acervo de valores que se trasmitían de generación en 

generación a modo de forjar parte de la propia identidad. Para concluir, 

todo lo escrito que hemos hecho hasta aquí para empaparnos sobre la 

cosmovisión Xalatlaquense, es apenas un esbozo, pero tenemos la 

intención que sea útil para los lectores, esperando despertar inquietud, 

para reconocer nuestro pasado y comprender nuestro presente, al 

reconocer que la pascua de muertos forma parte de nuestra identidad. 

Al reconstruir este breve acercamiento de cómo se vivía el Día de 

Muertos, a partir de la memoria y las vivencias de la gente grande y 

adulta de Xalatlaco, fue posible vislumbrar la preexistencia de la 

cosmovisión nahua anclada sobre una gran tradición cultural, que los 

Xalatlaquenses denominan pascua de muertos.  

Con mucha frecuencia identificamos que la gente grande menciona: “la 

tradición de la pascua de muertos se está perdiendo, y la juventud ya no 

sabe qué es”, “antes se tenían más creencias”, “la pascua se está 

perdiendo como el hablar el mexicano”. Quizá, ante la perdida de la 

entrega de la pascua de muertos, no podemos intervenir, pero en lo que 

podemos inmiscuirnos es en despertar el interés por revivir la pascua 

de muertos, a partir de la memoria oral de quienes han vivido la pascua, 

para volver a mirar nuestro pasado y por medio de la tradición oral 

transmitirla a la población joven, y mantener vigente esta gran 

tradición. Por último, agradezco a la gente de Xalatlaco por 

compartirme su conocimiento y sus vivencias, de lo cual aprendí 

mucho. 

 



NUESTRA MEMORIA  

97 
 

Referencias bibliográficas 

Broda, J. (2004). ¿Culto al maíz o a los santos? La ritualidad agrícola 

mesoamericana en la etnografía. En J. Broda & C. G. Eshelman 

(Eds.), Historias de vida ceremonial en las comunidades 

mesoamericanas: Los ritos agrícolas (pp. xx-xx). INAH: IIH, 

UNAM. 

Collin, L. (1988). Señorios otomíes: Leyenda o realidad. En M. R. Cabrera & 

N. Bonaccorsi (Eds.), Primeras Jornadas en Etnohistoria. Memorias 

(pp. xx-xx). Instituto Nacional de Antropología e Historia - Escuela 

Nacional de Antropología e Historia. 

Mauss, M. (1979). Ensayo sobre los dones. Motivo y cambio en las sociedades 

primitivas. En M. Mauss, Sociología y Antropología (pp. xx-xx). 

Tecnos. 

Mendoza Luján, J. E. (2006). Que viva el Día de Muertos. Rituales que hay 

que vivir en torno a la muerte. En Patrimonio Cultural y Turismo 

(Cuadernos de Patrimonio Cultural y Turismo, núm. 16, pp. xx-xx). 

CONACULTA. 

Vega Deloya, F. E. (2016). Todos los Santos o Fieles Difuntos: La celebración 

del Día de Muertos, expresión de la diversidad cultural en México. En 

B. Carrera Maldonado & Z. Ruis Romero (Eds.), Abya Yala 

Wawgeykuna: Artes, saberes y vivencias de indígenas americanos 

(pp. xx-xx). Acer-Vos Patrimonio Cultural Iberoamericano. 

Lupo, A. (2019). Comer (con) los difuntos: Las ofrendas comestibles de Todos 

los Santos y las lógicas de la comensalidad entre vivos y muertos en 

la Sierra de Puebla. Estudios de cultura Náhuatl, 58, 223-264. 

https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/77889

/68940 [Accedido: 11 septiembre 2024]. 

Lorente Fernández, D. (2020). Panes-hueso, panes-piedra, pan de Día de 

Muertos: De las ofrendas en el altar a la comensalidad cotidiana con 

los difuntos en la Sierra de Texcoco. Estudios de la cultura Náhuatl, 

60, 161-225. 

https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/78017

/69045 [Accedido: 11 septiembre 2024]. 

Rodríguez, M. T. (2012). Rituales de muerte y parentesco en la tradición 

nahua de la sierra de Zongolica. Diálogo Andino: Revista de Historia, 

Geografía y Cultura Andina, 40, 97-110. 

https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/77889/68940
https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/77889/68940
https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/78017/69045
https://nahuatl.historicas.unam.mx/index.php/ecn/article/view/78017/69045


GRUPO TOQUILNAMIC 

98 
 

https://www.redalyc.org/pdf/3713/371336250009.pdf [Accedido: 11 

septiembre 2024]. 

Martínez, R. (2008, septiembre 17). La historia prehispánica otomiana en la 

región del Matlatzinco. [Video de YouTube]. El Colegio Mexiquense. 

https://www.youtube.com/watch?v=AGPkWYJ2u8M 

 

 

Anexos: 

Relato 1 

Recuerdo que no conocí a mi mamá porque murió cuando era muy 

pequeña, por eso no la recuerdo. Cuando estaba chiquita, no sé qué edad 

tenía, pero estaba chiquita y ya era tiempo de los muertos, entonces le 

pregunté a mi papá:  

Obdulia Colín: - Papá, ¿qué no vamos a poner la ofrenda para esperar a 

mi mamá? 

Juan Colín: ¡No!, ¡Qué no vez que no hay dinero! 

Entonces, ese día me fui a dormir temprano y entre mi sueño escuchaba 

murmuros, me desperté, quise saber de dónde venían esas voces y me 

asomé a la calle, entonces vi una procesión de personas que iban 

caminando, había una mujer que los iba guiando; a esa mujer no le pude 

ver el rostro, pero de lo que sí recuerdo haber visto, es que iba tapada la 

cabeza con un rebozo y arriba de su cabeza tenía una flamita como de 

vela, y luego dijo “Ave María purísima”, los que iban detrás de ella 

contestaron “Sin pecado concebida”, enseguida dijo “aquí no nos 

esperaron” y siguieron caminando, en cuanto siguieron caminando a esa 

mujer que iba al frente, se le apagó su flamita.  Con mucho miedo me 

fui a dormir y a la mañana le conté a mi papá todo lo que vi, entonces 

me dijo: 

Juan Colín: Apúrate, vamos a poner una ofrenda para tu madre, con lo 

que tengamos a la mano. 

Recuerdo que fue una ofrenda muy sencilla y como no teníamos dinero, 

en vez de poner ceras, pusimos rajas de ocote, para que se alumbraran 

https://www.youtube.com/watch?v=AGPkWYJ2u8M


NUESTRA MEMORIA  

99 
 

los muertitos. Desde entonces, mi papá jamás volvió a renegar para 

esperar a los muertos.  

Relato 2 

Ya había llegado el Día de Muertos, ese día por la mañana estábamos 

preparando para poner la ofrenda para nuestros muertitos, entonces mi 

mamá Celia le dijo a mi papá: 

-Celia: ¡Apúrate, José! Vamos a preparar para esperar a los muertitos. 

José: ¡Ay, mujer! Esas chingaderas no existen, los muertos no vienen. 

Entonces mi papá se salió a tomar y todos en la casa nos apuramos para 

poner la ofrenda. Conto mi papá que cuando se salió de casa, se fue a 

tomar a la pulquería “la municipal”, después de haber tomado mucho 

pulque había perdido la noción del tiempo y empezó a escuchar 

murmullos, entonces se asomó a la calle y vio mucha gente que iba 

caminando en una procesión, esas personas se alumbraban con una cera 

que llenaban en la mano. Lleno de curiosidad comenzó a tratar de 

hablarles a esas personas, pero dice que pareciera que no lo escuchaban; 

entonces decidió regresar a la casa, pero con las prisas y su estado de 

borrachín se cayó en una zanja, dijo que estuvo feo el golpe que no se 

podía salir de esa zanja, entonces vio a más de esa gente que iba con sus 

ceras y comenzó a gritarles: ¡ayuda!, ¡ayuda!, ¡saquéenme de 

aquí!,¡ayúdenme, por favor! cuando de repente vio a sus finados padres 

y también a una hermana que había muerto de jovencita, ellos también 

se iban alumbrando con una cera; por la impresión de haber visto a su 

familia, no supo ni como le hizo para lograr salir de esa zanja. Dijo que 

iba siguiendo a sus padres, pero también vio que otras personas que iban 

adelante de él, al llegar a diferentes casas iban desapareciendo, entonces 

al llegar cerca de la casa, perdió de vista a sus padres.  

Cuando regreso a la casa, entro gritando ¡Celia!, ¡Celia!, ¡Celia!, ¿viste 

entrar a mis padres!, ¿para donde se fueron?, mi mamá le dijo que se 

calmara y que le contara que había pasado. Mi papá comenzó a contar 

lo que había pasado, y conto que mucha de esa gente que había visto ya 

habían muerto. Desde entonces, dice mi papá que a los muertos se les 

espere porque sí vienen.  



 

 

 



NUESTRA MEMORIA  

101 
 

 

Capítulo 5. Sabores de mi Tierra. Gastronomía 

tradicional de Xalatlaco 
 

Gisela García Molina 

Introducción 

La gastronomía tradicional es una manifestación cultural que más 

fácilmente retrata nuestro patrimonio y que más facetas devela de 

nuestra identidad. Los platillos tradicionales representan la cultura de 

un lugar, por lo que hablar de comida es mucho más que hablar de un 

acto biológico, es todo un acto cultural, porque la cultura define qué es 

comestible, cómo se tiene que preparar y cómo y con quién se debe 

comer.  

"Sabores de mi Tierra. Gastronomía tradicional de Xalatlaco" tiene 

como objetivo no solo favorecer el rescate de las recetas tradicionales 

de nuestro hermoso pueblo a través de la recopilación y difusión, sino 

también brindar al lector una experiencia placentera con la evocadora 

descripción literaria de nuestros diversos platillos. 

Es importante señalar que, dada la amplitud de la gastronomía como 

manifestación cultural, aquí delimitamos el texto presentando algunas 

recetas; asimismo las técnicas de preparación pueden diferir de las que 

el lector conoce, ya que las formas de cocinar varían incluso de una 

familia a otra. No obstante, en esta obra se expondrán las recetas y 

técnicas más populares y comunes en Xalatlaco. 

En esta primera parte de dos, exploraremos el uso de los hongos como 

alimento, así como algunas infusiones con propiedades digestivas, 

hidratantes, medicinales o relajantes. Este texto es una invitación a 

descubrir y apreciar los sabores auténticos de Xalatlaco, celebrando 

nuestra cultura y tradiciones culinarias. 

El monte y sus prodigios 

Los honguitos (clavitos, tejamanileros, trompetas, escobetitas, negros, 

chileros, cemitas y panes)  



GRUPO TOQUILNAMIC 

102 
 

Entre matas verdes y oyameles aromáticos, nuestro monte nos ha 

brindado durante cientos de años prodigios de la madre tierra, hongos 

frescos y llenos de sabor, listos para convertirse en platillos exquisitos 

que pueden deleitar hasta el paladar más exigente. 

Nuestros abuelos los conocían perfectamente; sabían dónde y cómo 

encontrarlos, hace algunas décadas atrás, personas de nuestro municipio 

como don Abraham Mejía, doña Ramona, doña Sofía, don Pablo Salas, 

de comunidades de El Águila, Tejocotes y Potrero, eran conocidos en 

nuestro municipio por ser “buenos hongueros”.  

Se levantaban con los primeros rayos del sol y comenzaban su labor 

cuando la brisa de la mañana humedecía sus rostros y cabellos, llenando 

sus almas de luz para la ardua tarea que estaban a punto de emprender. 

Parajes como Agua de cadena, Agua de pájaros, Horno viejo, Cañada 

seca eran los sitios predilectos por los recolectores; llegaban a esos 

sitios y subían el monte por caminos escarpados, llenos de lodo, piedras 

y hierbitas que se atoraban y picaban sus pies descalzos o sus zapatos 

ligeros e improvisados.  

Llegaban al lugar exacto, ese rinconcito en lo más recóndito del monte, 

cortaban la mata de hongo y la guardaban en su canasta, una tras otra, 

hasta que sus cuerpos cansados les pedían agua y una tortilla, aunque 

fría, con sal; no obstante, también había quienes iban en familia y 

mientras unos emprendían la labor, los otros se quedaban a preparar los 

alimentos. 

“Antes ir a juntar hongos era bien bonito”, recuerda Víctor Salas 

Osnaya, habitante de Xalatlaco, de la comunidad El Potrero, quien 

desde hace más de 30 años se dedica a recolectar hongos, “mi papá y 

mis hermanos se metían al monte y mi mamá y yo nos quedábamos, 

cuando ellos regresaban, mi mamá ya había soplado y hacía una salsa y 

unos huevitos, comíamos bien rico”. 

Al comenzar a ocultarse el sol, marcando el momento de regresar a sus 

hogares, los recolectores volvían con los pies fatigados, pero con el 

espíritu reconfortado, al ver sus canastas rebosantes de honguitos, fruto 

de todo un día de trabajo. Así, día tras día, se esforzaban por aprovechar 



NUESTRA MEMORIA  

103 
 

al máximo la época de lluvias, que hasta hace unos tres años era de 

mayo a octubre, pero, debido principalmente al cambio climático, la 

temporada se ha recorrido un mes, comenzando en este 2024 en el mes 

de junio. 

Una vez recolectados los hongos, una parte se reservaba para el 

autoconsumo y la otra se vendía en el pueblo o se transportaba en 

caballo o burrito al entonces Distrito Federal, donde se intercambiaba 

en mercados, como el de Sonora, por otros productos, principalmente 

fruta. 

Es importante destacar que los hongos de Xalatlaco siempre han sido 

muy apreciados tanto a nivel local como nacional, debido a su delicioso 

sabor y aroma. “Mi abuelito nos contaba que, cuando llevaban los 

hongos a México para el trueque, la gente con solo saber que eran de 

Xalatlaco los querían”, comenta Jorge Salas Osnaya, hermano de 

Víctor.   

Actualmente, los hongos de Xalatlaco no han perdido su toque especial, 

siguen siendo los más sabrosos de la región; “la gente los prefiere más 

que los de Coatepec, La Marquesa o del volcán de Toluca, dicen que 

son más sabrosos y sí, yo lo he visto, los de otro lado están como secos, 

sin sabor, aunque le pongan lo que le pongan" señala orgulloso Ismael 

Salas, también hermano de Víctor y de Jorge.  

De acuerdo con información de la Universidad Nacional Autónoma de 

México (UNAM), “En el país hay 250 mil especies de hongos, de las 

cuales se ha estudiado sólo el cuatro por ciento. De ese total, se 

consumen más de 350 especies que crecen de manera silvestre y se 

pueden comprar crudas o cocinadas en los mercados tradicionales".35  

Xalatlaco es uno de esos lugares benditos con bosques que nos ofrecen, 

además de árboles, los tan codiciados hongos comestibles que forman 

parte de esta estadística. 

Hoy en día, esta práctica y sabiduría milenaria son conservadas solo por 

unas cuantas personas de nuestro pueblo, “los hongueros que nos 

 
35 Universidad Nacional Autónoma de México. (2021). Hongos comestibles y tóxicos de 

México. Recuperado de https://hongoscomestiblesytoxicos.ib.unam.mx/index.html 



GRUPO TOQUILNAMIC 

104 
 

enseñaron ya murieron, la gran mayoría, y sus hijos de ellos ya se 

dedican a otra cosa, ya nada más le seguimos mis hermanos y yo36, mis 

hijos y mis sobrinos y las hijas de doña Sofía, todos los demás que 

venden en el pueblo ya no los juntan, ya nada más los resgatan37, 

nosotros se los vendemos, y hay quienes a veces se animan todavía a ir 

por sus propios hongos pero ya casi no, pues ya les queda muy lejos, ya 

no encuentran hongos como sea”, menciona Víctor, y efectivamente, las 

rutas de recolección de hongos en nuestro municipio se han modificado 

de siete años a la fecha, aproximadamente, como nos relata Víctor: 

“Yo nunca me imaginé ir a buscar hongos hasta donde hoy voy, 

cada vez tengo que caminar más adentro en el monte porque ya 

todo está talado, he tenido que caminar hasta tres horas hacia 

adentro en el monte”. 

Comenta Víctor, quien nos comparte sus trayectos actuales de 

búsqueda:  

“Un día me voy al Pedregal, otro día a Horno viejo, El Quepil, 

Malacatepec, Llano de Vidrio, para otro día al Ajusco, por los 

Picachos, después por el lado de Atlapulco, los Dinamos, San 

Miguel, y después las Cajetas, la Leona, Agua Bendita”, Víctor, 

junto con sus otros cuatro hermanos, son expertos en la materia, 

dicen conocer el monte, “por metros, por cuartas, todo lo 

conocemos”.  

 

Y efectivamente, como comentan Víctor y Jorge, hay que conocer muy 

bien el oficio, incluso saber actuar ante los riesgos que conlleva, como 

encontrarse con fauna propia del bosque, víboras, coyotes, caballos 

silvestres, vacas; o bien cuevas, hoyos, laderas, lugares resbaladizos o 

incluso la tempestad con rayos y truenos.  

Y es que para tener esa sinergia con el monte y sus prodigios, el 

recolector debe amar y disfrutar lo que hace, “a mí me reencanta juntar 

 
36 Los hermanos de Víctor son Jorge, Concepción, Ismael y Luis Salas Osnaya.  
37 Termino que atañe a la acción intermediaría en el proceso de compra-venta de un producto, 

primero se compra para su venta posterior.   



NUESTRA MEMORIA  

105 
 

hongos, uno ahí en el monte es libre, nadie me regaña, nadie me manda, 

respiro aire puro, estoy rodeado de silencio, veo animalitos salvajes, 

coyotes, venados, agua limpiecita, es como terapéutico, luego cuando 

tengo problemas allá se me olvidan y regreso bien contento”, cuenta 

Víctor, quien con orgullo comenta “en una ocasión traje un hongo que 

pesó 4 kilos 800 gramos y casi casi lo vendí en rebanadas”.  

Los “hongueros” poseen una maestría que les ha sido heredada a través 

de un entrenamiento exhaustivo, pues para recolectar los hongos tienen 

que conocer a la perfección su color, olor, modo de crecimiento, los 

parásitos de la zona y si crecen en grupo o solitarios. 

“Ya tengo mis puntos exactos, ya sé en dónde se dan, hay mañas que 

uno va aprendiendo”, comparte Jorge, “hay que saber cuál es bueno y 

cuál es malo, el malo pica, el bueno no pica, el bueno se agusana, el 

malo no, además, el hongo loco es de color azulito, al momento de 

abrirlos cambian de color, por eso es bueno siempre cocinar los 

honguitos con bastante ajo”. 

Además, saber también el momento en que van surgiendo los diferentes 

tipos de hongos durante la temporada, agrega Ismael “los primeros en 

salir son los clavitos, luego el pan y los chileros, luego el negrito, el 

tejamanilero, la mazorquita y el suchitl, la escobeta”, y conocer si son 

normales o de chamusquina38, “se quema el monte y a los 4 años sale, 

pero sólo dura 3 años y nosotros tenemos que ir llevando el conteo para 

no perdernos”. 

Hay diferentes tipos de hongo, como nos explican los hermanos Salas 

Osnaya, aunque claro está que el hongo predilecto en nuestro municipio 

y lugares aledaños es el clavito: “Nos compran todos, pero el que más 

busca la gente es el clavo, aquí en el pueblo se prepara bien sabroso con 

carnita de puerco en chile verde”.  

El monte también guarda sus propias leyendas, bien conocidas por 

quienes pasan gran parte de su día allí, como lo son los recolectores de 

hongos. Una de las más populares es la de don Rafael Galicia, de quien 

 
38 Hongo que crece después de haberse incendiado el lugar. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

106 
 

se dice que “detenía el tren en Horno viejo y lo asaltaba él solo. 

Convertía tlachimales en soldados y era buscado por el ejército, pero de 

repente se transformaba en conejo y, cuando lo perseguían, ya no lo 

encontraban. Se burló así varias veces del gobierno, hasta que 

finalmente lo mataron en La Marquesa, donde ahora tiene una pequeña 

capilla”, comparte Víctor. Otra leyenda cuenta que hay cuevas en el 

monte de Xalatlaco que conectan hasta la Ciudad de México. 

Desafortunadamente, esta sintonía de misticismo, tradición, sabores y 

cromatismo que durante tanto tiempo nos ha brindado nuestro monte se 

está extinguiendo. Actualmente, enfrenta una grave crisis debido a la 

drástica reducción de la extensión de bosque, provocada principalmente 

por la tala indiscriminada que ha afectado a nuestro municipio, 

especialmente en los últimos años. “Me los he topado, hasta 80 

camiones llenos de madera he contado”, relata consternado Víctor. 

Por lo que el consejo de quienes se dedican a la búsqueda y recolección 

de hongos es claro: disfrutemos de este manjar que nos ofrece la madre 

tierra, pues según sus pronósticos empíricos, “si seguimos así, en unos 

10 años ya no habrá hongos porque el monte habrá desaparecido".  

Cabe destacar que esta crisis no es exclusiva de nuestro municipio, es 

de latitudes nacionales y mundiales. “México es uno de los llamados 

países “megadiversos”, es decir, uno de los 17 países que, según 

la organización Conservación Internacional, albergan la mayor riqueza 

biológica del mundo. Sin embargo, entre 2001 y 2021, la deforestación 

de sus bosques primarios, una de las mayores fuentes de biodiversidad 

en el mundo, superó el medio millón de hectáreas, una superficie capaz 

de cubrir casi cinco veces la Ciudad de México, su capital”. 39 

De acuerdo con la información recopilada por la Comisión Nacional 

Forestal (Conafor) “México perdió 4 millones 50,854 hectáreas de 

bosque del 2001 al 2019”.40 

 
39 Red LATAM de Jóvenes Periodistas. Una investigación de Distintas Latitudes Los bosques 

que perdimos. (2023). Recuperado de https://bosqueslatam.distintaslatitudes.net/mexico/ 
40 Comisión Nacional Forestal. Conoce cómo se calcula la deforestación (2024). Recuperado 

de https://snmf.cnf.gob.mx/deforestacion/ 



NUESTRA MEMORIA  

107 
 

Por lo que efectivamente, se estima que los hongos y demás flora y 

fauna del bosque desaparecerán a la par, lo que el recordatorio es 

contundente: aprovechar nuestros recursos naturales de manera 

sustentable.  

Recetas para preparar los hongos  

La fría y húmeda época de lluvias, que va de mayo a octubre (aunque 

cabe decir que este año la temporada se recorrió casi un mes, 

comenzando en junio), nos reconforta y acaricia el alma al ofrecernos 

la posibilidad de degustar un caldo caliente y picante de hongos, con 

hojas de epazote, o bien, en salsa verde, guajillo o pasilla, capeados, 

guisados o asados en el comal; hay opciones para todos los gustos. 

Además, los hongos también pueden conservarse para ser consumidos 

en otras épocas del año. Una de las técnicas más comunes para su 

conservación es la deshidratación. Cuando se recolectan frescos, se 

ensartan en collares con hilo de algodón y se cuelgan en la cocina, cerca 

del calor o se exponen al sol. Una vez secos, pueden guardarse en ollas, 

cajas de cartón o bolsas de plástico. 

Cada una de las recetas que aquí se presentan es un tributo al ciclo de 

la vida, una exaltación de los sabores que brotan de la humedad y el 

misterio del bosque. 

Caldo de hongos  

En su esencia, este líquido ámbar es un cuento tejido con hilos de 

misterio y exuberancia. Sus notas terrosas, evocan la profundidad del 

suelo fértil donde los “hongos clavitos”41 entrelazan sus raíces en una 

sinfonía subterránea. 

Con cada sorbo, se despliega un festín sensorial. El aroma, una caricia 

delicada, despierta la imaginación con sus notas ahumadas y terrosas, 

como el abrazo de la tierra después de la lluvia. En el paladar, el caldo 

 
41 “Los clavitos” es un tipo de hongo caracterizado por crecer en grandes conjuntos unidos por 

la base. El sombrero mide de 2 a 10 cm de diámetro y puede ser abombado o plano liso y 

hundido en el centro. Los bordes son ondulados e irregulares con rayas finas. La superficie es 

color pardo rojizo, café claro, grisáceo, amarillo o blanco. El pie es cilíndrico, de consistencia 

fibrosa, blanquecino, con una base redonda y carnosa de la cual nacen pequeños hongos. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

108 
 

apapacha con su textura sedosa, una caricia suave que envuelve el alma 

en su calidez reconfortante.  

En cada gota, el caldo de hongos es un poema de la naturaleza, es el 

néctar de la tierra, destilado en una poción que alimenta el cuerpo y el 

espíritu con su magia ancestral. 

Ingredientes:  

• 1 kg. de hongos clavitos, escobetitas, trompetas y/o chileros (puede 

ser un solo tipo o varios, según el gusto).  

• 3 cucharaditas de aceite o manteca de cerdo.   

• ½ cebolla blanca picada finamente  

• 3 dientes de ajo picado finamente  

• 2 ramas grandes de epazote 

• Venas de chile chilaca o bien trocitos de chile chilaca  

• Sal, la necesaria  

• 1 ½ lt. de agua  

Preparación:  

• Limpie los hongos con una servilleta húmeda.  

• Desmenuce los hongos y trócelos con las manos, procurando dejar 

pedazos grandes del tamaño de un bocado.  

• No los revuelva y manténgalos separados.  

• En una cazuela de barro mediana caliente el aceite o la manteca a 

fuego alto hasta que humee ligeramente; añada la cebolla e 

inmediatamente el ajo.  

• Mueva durante unos 5 segundos, añada un tipo de hongo, y luego el 

siguiente, hasta que tenga todos los honguitos, mezcle de vez en 

cuando, hasta que se cueza y empiece a soltar su propio jugo, 

agregue las venas o los trocitos de chile chilaca y agregue un poco 

de sal al gusto. 

• Añada suficiente agua y deje que hierva durante 40 minutos, 

agregue las ramas de epazote y deje hervir por otros 10 minutos 

más, apague y recaliente al momento de servir.  



NUESTRA MEMORIA  

109 
 

• Sirva la sopa bien caliente, procurando poner bastantes hongos 

en cada plato. 

Carne de puerco con hongos en chile verde, guajillo o pasilla 

En las fragantes cocinas de nuestro querido Xalatlaco, donde el aroma 

del epazote, el ajo y la cebolla se entrelaza con el cálido abrazo del 

chile, surge un plato que evoca los más profundos secretos de la tierra 

y la pasión de generaciones: la "Carne de puerco con hongos en chile 

verde, guajillo o pasilla". Este manjar culinario, tejiendo un tapiz de 

sabores con cada cuidadosa preparación, es más que un simple plato; es 

un poema gastronómico que narra la historia no sólo de nuestro pueblo 

sino del país entero en cada bocado. 

Los chiles, con sus colores vibrantes y su ardiente pasión, se convierten 

en el corazón de esta sinfonía culinaria. El verde fresco, el rojo 

profundo del guajillo, o el oscuro y seductor pasilla, cada uno aportando 

su propia melodía al plato, una serenata de calor y especias que 

despierta los sentidos y aviva el alma. 

En cada plato de "Carne de puerco con hongos", se encuentra un 

fragmento de historia, un tributo a la tierra generosa y a la sabiduría 

ancestral transmitida de generación en generación. Es más que una 

comida; es un viaje a través del tiempo y el espacio. 

Ingredientes:  

• 1 kg. de carne de puerco, de preferencia costilla, espinazo o codillo 

(debido al sabor que deja el huesito)   

• 3 cucharaditas de aceite o manteca de cerdo.   

• 1 kg. de tomate verde  

• 1 cebolla grande  

• 4 dientes de ajo  

• 6 chiles serranos verdes (en caso de optar por otro tipo de chile, se 

descarta el tomate verde y se eligen 10 piezas del chile de su 

preferencia)  



GRUPO TOQUILNAMIC 

110 
 

• ½ kg. de hongos, pueden ser clavitos, negritos42, escobetitas43, 

trompetas44 y/o chileros45 

• 1 ½ lt. de agua  

• 2 ramas grandes de epazote 

• Sal al gusto  

Preparación:  

• Hierva la carne cortada en pedazos pequeños con el agua, 1 diente 

de ajo y ¼ de cebolla hasta que quede suave, escúrrala y fríala con 

un chorrito de aceite o la manteca, hasta que adquiera un color 

doradito. Aparte el caldito de la carne, que será incorporado 

después. 

• Hierva los tomates con los chiles verdes (o el chile de su 

preferencia), 1 diente grande de ajo y un cuarto de cebolla; puede 

sustituir los chiles verdes y tomates por 10 chiles pasilla o bien 10 

chiles guajillo, dependiendo el tipo de chile que prefiera cocinar. Si 

opta por el chile pasilla o guajillo, desvénelos previamente. Una 

vez cocidos, muélalos en el metate, hasta obtener una salsita 

homogénea, si no cuenta con metate puede utilizar molcajete o bien 

licuadora.   

• Limpie con un trapo húmedo los hongos y córtelos en pedazos 

pequeños, del tamaño de un bocado. Sofríalos en una cazuela de 

barro o cacerola con 2 dientes de ajo, y ½ cebolla finamente picada, 

una vez que comiencen a soltar su propio jugo, agregue la carne, 

 
42 Los hongos “negritos" no se refiere a una especie específica de hongos, sino que es utilizado 

para describir características comunes de un tipo de hongo, como el color oscuro de su esporada 

y de su tallo.  
43 Los hongos “escobetitas” se caracterizan por su pequeño tamaño y su apariencia delicada, 

tienen láminas de color blanco a crema, y están adheridas al tallo. Son relativamente espaciadas 

y delgadas. 
44 Los hongos “trompetas” tienen un sombrero en forma de trompeta o embudo, con una parte 

superior más ancha que se estrecha hacia la base. El color varía desde el amarillo hasta el 

naranja o incluso el marrón, dependiendo de la especie y del estado de madurez. A diferencia 

de muchos otros hongos, los trompetas carecen de láminas debajo del sombrero. En su lugar, 

tienen pliegues que corren hacia abajo por el tallo o están formados por pliegues y crestas en la 

superficie interna del sombrero. 
45 Los hongos “chileros” son conocidos por su llamativo color rojo o rojizo.  



NUESTRA MEMORIA  

111 
 

tape la cacerola y deje que hierva, agregue la salsa de chile y la sal, 

cuando comience a hervir, incorpore el caldo de la carne que 

previamente apartó, tape bien la cacerola o cazuela, y deje que 

hierva durante 20 minutos, agregue las ramas de epazote y deje 

hervir por 10 minutos más.  

• Sirva caliente, una pieza de carne, una cucharada de hongos y su 

salsita, ya sea verde, de pasilla o guajillo.  

Hongos capeados  

En esta danza mágica de la vida, surge un plato que rinde homenaje a 

la simplicidad y la exquisita belleza de estos dones de la tierra: los 

hongos capeados. 

El proceso es una ceremonia de paciencia y amor. Los hongos son 

bañados en una mezcla ligera y etérea de huevo batido y una pequeña 

capa previa de harina, como si el viento mismo los acariciara con 

suavidad.  

Los hongos capeados son llevados al calor, donde el aceite burbujeante 

los acoge con fervor. Es un encuentro entre el fuego y la tierra, una 

alquimia que transforma lo ordinario en algo extraordinario, para 

finamente dar el toque final de magia a este manjar, al sumergirlos en 

su salsa roja o verde.  

Ingredientes:  

• 1 kilo de hongos llamados mazorquitas46 bien limpios 

• 1 diente de ajo 

• 6 huevos separados 

• 2 cucharadas de harina 

• Aceite o manteca para freír  

 

Para el caldillo:  

• ½ kilo de jitomate 

• ¼ de cebolla en trozo 

 
46 Los hongos “mazorquitas" hace referencia a hongos que tienen una apariencia similar a las 

mazorcas de maíz, con la particularidad de ser huecos por dentro.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

112 
 

• 2 cucharadas de aceite  

• 1 cebolla grande rebanada 

• 2 dientes de ajo picados 

• 1 lt de agua 

• 2 hojas de laurel 

• 1 ramita de tomillo 

• 1 ramita de mejorana 

• Sal al gusto  

Preparación   

• Cueza los hongos mazorquitas bien limpios, en agua con sal y un 

diente de ajo durante 30 minutos a fuego lento, se escurren muy 

bien y se secan. 

• Bata los huevos para capear, primero las claras a punto de turrón47, 

luego incorpore las yemas a punto de listón48.  

• Rellene los hongos con el queso, pase por la harina y el huevo, y 

fríalos hasta que tomen un color dorado, deje escurrir, mientras 

prepara el caldillo de jitomate.     

El caldillo:    

• Licue el jitomate con un ¼ de cebolla y 1 diente de ajo. En el aceite 

caliente, acitrone la cebolla rebanada y el ajo, añada el jitomate 

molido y deje hervir hasta que espese, añada el agua, las hierbas de 

olor y la sal al gusto.  

• Deje sazonar muy bien a fuego lento e incorpore las mazorquitas 

rellenas, deje hervir durante 5 minutos más y sirva caliente.  

Hongos asados en hoja de maíz  

En esta poética armonía culinaria, el monte, personificado en su hongo 

de pan, y el maíz, simbolizado por su hoja, entrelazan sus esencias en 

una danza sin igual que exalta la generosidad de la naturaleza. 

 
47 Punto de turrón es un término utilizado en la cocina que se refiere a batir las claras del 

huevo hasta lograr una textura airada, firme y blanca; cómo si fuera una nube.  
48 Punto de listón se refiere a la mezcla de yemas de huevo para que se desenrolle sin 

romperse cuando se deja caer desde una espátula o batido.  



NUESTRA MEMORIA  

113 
 

Al ser acariciadas por el fuego, las hojas de maíz liberan sus fragancias, 

fundiéndose con los aromas y sabores de los hongos, y 

complementándose con la esencia vibrante de la cebolla, el epazote y el 

chile. Es una sinfonía de sabores que resuena en el paladar, invitando a 

deleitarse con cada nota. 

Así de simple y, a la vez, sublime es este plato, una fusión perfecta de 

ingredientes que celebra la riqueza de la tierra y la magia de la cocina. 

Ingredientes: 

• 1 kg de hongo de pan49 (pancitas o cemitas) 

• 5 chiles verdes serranos  

• 1 cabeza de cebolla  

• ¼ k. de jitomate  

• 3 ajos  

• 6 hojas de maíz  

• 3 ramitas de epazote  

• Sal al gusto  

 

 

Preparación   

• Se limpian y cortan en trozos pequeños los hongos pancita (también 

conocidos como pan o cemitas).  

• Se pica la cebolla, el jitomate, los ajos y los chiles.  

• Se lava el epazote y se trocea.  

• Con todo lo anterior se prepara una mezcla a la cual se le agregará 

sal al gusto.  

• Se toman las hojas secas de maíz y con una cuchara se rellena con la 

mezcla anterior para formar los tamales.  

 
49 Los hongos de “pan o cemitas” es una especie de hongo con el sombrero redondeado 

cuando joven y se va abriendo y aplanando a medida que madura, llegando a tener un 

diámetro de hasta 10 centímetros o más. Puede variar en color desde blanco cremoso hasta 

marrón oscuro, dependiendo de su edad y variedad. Su tallo es color blanco o crema, y llega a 

crecer hasta unos 20 centímetros de longitud.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

114 
 

• Después en el fogón entre la ceniza caliente se coloca el tamal, se 

cubre con una capa de ceniza y brazas calientes y se deja cocer 

durante 30 minutos. 

Estos platillos preparados con hongos han sido un festín para las 

familias xalatlaquenses,  

uniendo a varias generaciones en torno al calor de un tlecuil, donde se 

acompaña el manjar con tortillas hechas a mano, recién salidas del 

comal.  

¡Cómo olvidar las cocinas de los abuelos! Espacios rebosantes de vida, 

color y aromas que mezclaban la deliciosa fragancia de la comida con 

el inconfundible olor de la leña y el humo.  

Ese rincón en el corazón de los hogares, cuidadosamente diseñado con 

cazuelas, ollas y jarros de barro que colgaban de paredes de madera o 

adobe50, ennegrecidas por el humo de la leña, con un tlecuil51 en medio 

y a un lado el metate52 para moler principalmente el maíz, además de 

petates53 dispuestos alrededor para los comensales; y ahí en ese 

lugarcito, emergía no sólo la alimentación de las familias sino también 

la convivencia y aún más la gratitud por la vida, pues comer hongos era 

el recordatorio inminente del comienzo de una nueva temporada 

climática, un nuevo ciclo en la rueda de la existencia de la que se era 

parte ¡Cómo no estar agradecidos ante semejante privilegio!  

Tés de monte 

En Xalatlaco, durante varias generaciones, ha sido impensable disfrutar 

de un desayuno, merienda o cena sin una taza de té. El té es esencial 

para acompañar los alimentos, especialmente en la mañana y en la 

noche. 

 
50 Adobe: ladrillos fabricados de barro, arcilla y arena, realizados de manera artesanal y secados 

al sol.  
51 Tlecuil: brasero o fogón que se ha usado desde la época prehispánica en México. Se compone 

de tres piedras llamadas tenamastes que sirven de base para colocar ollas, sartenes, 

comales. Para encender el fuego se coloca leña en los espacios que quedan entre las piedras, en 

forma triangular en el suelo.  
52 Metate: Piedra sobre la cual se muelen manualmente con el metlapil el maíz y otros granos. 
53 Petate: es un tipo de tapete o alfombra tejida a base de fibras de la palma.  



NUESTRA MEMORIA  

115 
 

Este té puede ser de canela, té limón, manzanilla, de monte o tabaquillo, 

hierbas que, en su mayoría, se encuentran en el monte o las milpas, 

espacios que durante décadas fueron el centro de la labor diaria de 

nuestra gente.  

Además de ser compañeros en la mesa, nuestros antepasados han 

confiado en estas infusiones para curar y aliviar todo tipo de malestares, 

desde un empacho54, o resfriado hasta problemas de salud más graves. 

Con la paciencia de los siglos y el cuidado de manos amorosas de 

nuestras abuelas, estas infusiones se elaboran como el más preciado 

elixir. Es una alquimia que transforma la humilde hoja en un brebaje 

mágico, capaz de acariciar los sentidos y calmar el alma. 

Cada sorbo es un encuentro con la esencia misma de la vida, un vínculo 

sagrado con la naturaleza que nos rodea. En cada taza, se revelan los 

secretos de nuestro amado monte y las historias de nuestros abuelos, 

susurros antiguos que resuenan en nuestros corazones y nos conectan 

con el misterio de la existencia. 

 

Te de monte  

El té de monte, esa infusión reconfortante y llena de historia, tiene sus 

raíces en un arbusto de hojas largas y bordes dentados, hallado en el 

monte de nuestra querida tierra xalatlaquense.  

Para nuestros abuelos, el té de monte era su remedio infalible para los 

dolores de estómago y los cólicos que a menudo afligían a los más 

jóvenes y a los más viejos por igual. Con cada sorbo, sentían cómo el 

calor reconfortante de la infusión envolvía sus cuerpos, calmando el 

dolor y restaurando la calma interior. 

Hoy, seguimos honrando la sabiduría de nuestros antepasados al 

disfrutar de este elixir natural. Cada taza de té de monte es un tributo a 

su legado, una celebración de la armonía entre el ser humano y la 

 
54 Empacho: indigestión que se produce cuando la comida no se digiere o se digiere mal. Es 

una enfermedad gastrointestinal que provoca malestar estomacal y ralentiza el proceso de 

digestión.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

116 
 

naturaleza, y una invitación a seguir explorando los tesoros que nuestros 

montes tienen para ofrecer. 

Cómo preparar y usar 

Se prepara una infusión añadiendo al agua caliente las ramas con hojas, 

secas o frescas, y dejando reposar la mezcla durante 3 a 5 minutos. Es 

importante preparar la infusión fresca en cada ocasión antes de su 

ingestión. 

Es recomendable beber una taza de esta infusión antes de cada comida, 

repitiendo el procedimiento hasta que las molestias desaparezcan. Esa 

misma preparación se emplea como estimulante, especialmente tras las 

comidas y preferentemente en la mañana y en la noche, endulzándose a 

gusto con miel o azúcar. 

 

Tomillo 

En nuestro pueblo y regiones aledañas, se ha utilizado para curar la tos, 

para tratar heridas, pues es un buen antiséptico, también para eliminar 

las llagas y aptas bucales –a través de enjuagues— sin olvidar que se 

puede consumir también después de una copiosa comida para evitar la 

indigestión.   

Se recogen algunas ramitas a media mañana de un día soleado y se dejan 

secar a la sombra, en un lugar ventilado, procurando hacer pequeños 

ramilletes, teniendo en cuenta que habría que dejar algunas flores en la 

planta y no arrancar de raíz la mata entera. 

El té de tomillo, un néctar aromático y sanador, proviene de las hojas y 

flores del arbusto de tomillo, una planta perenne conocida por su 

fragancia embriagadora y sus propiedades medicinales. 

Cada sorbo es una invitación a sumergirse en la calma y la tranquilidad, 

a dejar atrás las preocupaciones y a permitir que la naturaleza cure y 

restaure. 

Cómo preparar y usar 

Se pone a hervir en una ollita o pozuelo una taza de agua, agrega una 

cucharada de hojitas de tomillo, cuece durante dos minutos y deja 

reposar, se cuela y se sirve.  



NUESTRA MEMORIA  

117 
 

 

Muicle 

Si dolía la cabeza, si no se podía dormir, si salían erupciones cutáneas, 

si había cólicos menstruales, las abuelas recomendaban como remedio 

un té de muicle, y es que el muicle es la plantita por excelencia que es 

muy fácil de conseguir y que más propiedades curativas se le han 

atribuido durante varias generaciones, incluso la curación de sífilis.  

El té de muicle posee un carácter distintivo, con un sabor herbáceo y 

ligeramente amargo, acompañado de un aroma penetrante y terroso. 

Cada sorbo de esta bebida evoca la historia y la sabiduría de nuestro 

pueblo indígena que han venerado al muicle como una planta sagrada y 

curativa. 

Cómo preparar y usar 

Las ramas, hojas y flores del muicle se pueden utilizar dependiendo de 

la situación a tratar, en la forma de baños, té o agua. 

Para los dolores digestivos y diarreas, se puede hacer una infusión de 

hojas o ramas de muicle combinadas con hojas secas o machacadas de 

ajenjo, guayaba, toronjil o melisa y debe tomarse por las mañanas en 

ayunas.  

En caso de bronquitis, las hojas se machacan y se dejan reposar unas 

horas en agua y se toman durante el día como agua de tiempo, para 

aliviar dolencias respiratorias como la tos, la gripe y la bronquitis. 

Una de las recetas más conocidas donde el muicle es esencial es en la 

mezcla con capulín, aguacate, ajo, tabaco y guayaba. Esta mezcla ayuda 

a tratar problemas en la piel.     

 

Toronjil  

El té de toronjil es una infusión con profundas raíces en la tradición 

herbal de nuestro pueblo. Cuando un niño se espantaba, las mamás lo 

sobaban55 y le daban su tecito de toronjil, o bien, cuando una mujer 

 
55 Sobar es una práctica que consiste en dar un masaje en todo el cuerpo, con ayuda de algún 

elemento como escobeta o hierbitas, para tranquilizar a la persona.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

118 
 

recién parida se enmuinaba56 o estaba nerviosa o cualquier otro 

miembro de la familia, también debería tomar té de toronjil.  

La infusión de té de toronjil ofrece un perfil de sabor suave y 

refrescante, con notas cítricas y herbales que complementan su aroma 

floral y fresco.  

Además de su exquisito sabor, el té de toronjil es apreciado por sus 

propiedades medicinales.  

Se le atribuyen cualidades calmantes, sedantes y digestivas, lo que lo 

convierte en un remedio natural para aliviar el estrés, la ansiedad y los 

trastornos del sueño; además, se ha utilizado para tratar problemas 

digestivos y aliviar los síntomas del resfriado común. 

Cómo preparar y usar 

Para preparar el té de toronjil, se aconseja emplear solo sus hojas, tanto 

secas como frescas, pues es la parte de la planta que contiene todas las 

propiedades beneficiosas para la salud.  

Sólo tienes que poner a hervir una taza de agua en un pozuelo u olla y 

añadir las hojas de toronjil en el agua hirviendo, tapar y dejar reposar 

durante algunos minutos. Luego, colar y beber. Puedes tomar hasta 3 a 

4 tazas de este té al día. 

Manzanilla 

“Dolor de panza: tómate un té de manzanilla, no puedes dormir: té de 

manzanilla”, aconsejaban las abuelas.  La naturaleza tranquila y 

reconfortante de esta bebida la convierte en un remedio popular para el 

estrés, la ansiedad y los trastornos del sueño. Sus propiedades 

calmantes, antiinflamatorias y antioxidantes la hacen efectiva para 

aliviar los malestares estomacales, las molestias digestivas y las 

inflamaciones leves. 

Al degustar el té de manzanilla, se experimenta una sensación de calma 

y bienestar que penetra en el cuerpo y el espíritu. Su sabor suave y su 

aroma floral evocan una sensación de paz y tranquilidad, que invita a 

una pausa en medio de la agitación diaria. 

 
56 Muina es un término que alude a un enojo muy fuerte  



NUESTRA MEMORIA  

119 
 

Cómo preparar y usar 

Esta infusión se elabora de manera muy sencilla, como el resto de 

infusiones, sólo necesitas una ollita o un pozuelo, un colador fino 

(puede ser, por ejemplo, de tela) y las hojas de manzanilla. 

El primer paso es poner agua a hervir y añadir las hojas de manzanilla. 

Habitualmente se echa una cucharadita por cada taza de manzanilla que 

se vaya a servir. 

Cuando hierva, retira del fuego y deja reposar la infusión unos 5 

minutos. Después, sólo tienes que colar el líquido y servir en las tazas. 

Si te gusta con un toque más dulce, puedes añadirle algún endulzante 

natural como la miel. 

Menta 

Más allá de su agradable sabor, el té de menta ha sido apreciado en 

nuestro pueblo por sus múltiples beneficios para la salud. Posee 

propiedades carminativas, que ayudan a aliviar problemas digestivos 

como la indigestión, los gases y los cólicos. Además, su efecto 

antiespasmódico puede aliviar los calambres estomacales y mejorar la 

función intestinal. 

Cómo preparar y usar 

De manera genérica, coloca una taza de agua en una olla y espera a que 

hierva, retira del fuego y agregar una cucharada de hojas de menta. A 

continuación, tapa la taza y deja reposar la infusión durante 5 a 10 

minutos, cuela y bebe.  

Poleo 

“Si estás embarazada o “dando pecho” a tu bebé ni se te ocurra tomar 

té de poleo”, decían nuestras abuelas, pues provocan contracciones 

uterinas, por lo que también era utilizado cuando la mujer estaba a punto 

de dar a luz o bien durante el trabajo de parto, para ayudar también a la 

expulsión de la placenta, pero sólo un poquito.  

Pero además de esta situación en particular, el poleo ayuda al resfriado 

común, la neumonía o problemas digestivos. 

https://sevilla.abc.es/gurme/recetas/alimentos/sevi-5-edulcorantes-naturales-y-sanos-para-sustituir-azucar-202207281247_noticia.html
https://sevilla.abc.es/gurme/recetas/alimentos/sevi-5-edulcorantes-naturales-y-sanos-para-sustituir-azucar-202207281247_noticia.html


GRUPO TOQUILNAMIC 

120 
 

El té de poleo es una infusión que combina un sabor vigoroso con 

significativos beneficios medicinales, representando una tradición 

herbal que ha perdurado a través de los siglos.  

Cómo preparar y usar 

En una olla, hervir el agua, apagar el fuego y adicionar el poleo en el 

agua. Luego, tapar y dejar reposar por 10 minutos. Colar y beber de 2 a 

3 tazas de este té por día, durante o después de las comidas, por un 

máximo de 2 semanas. 

 

Conclusiones 

"Sabores de mi tierra" encapsula una rica herencia culinaria de nuestro 

pueblo que se manifiesta en la diversidad y riqueza de los hongos y los 

tés de monte, principalmente. Estos elementos, arraigados en las 

tradiciones y el entorno natural, ofrecen una experiencia sensorial y 

nutritiva que va más allá de lo cotidiano, invitándonos a redescubrir la 

conexión profunda con la tierra. 

Los hongos de monte, con sus formas y sabores únicos, nos revelan los 

misterios del monte. Cada variedad, desde los clavitos hasta los panes, 

cuenta una historia de su entorno y su papel en la cocina tradicional.  

Por su parte, los tés de monte, con sus aromas distintivos y sabores 

robustos, representan mucho más que simples infusiones; son un reflejo 

de la sabiduría ancestral y la conexión íntima con la naturaleza.  

Estas infusiones no solo proporcionan alivio para una variedad de 

dolencias, sino que también evocan la pureza y simplicidad de los 

paisajes naturales de donde provienen. La recolección de estas plantas 

en su hábitat natural, en el monte, conserva un vínculo con la tierra y 

con las tradiciones que han sido transmitidas de generación en 

generación. 

En la vida moderna, donde el ritmo acelerado y el estrés son constantes, 

los tés de monte ofrecen una pausa revitalizante y una oportunidad para 

reconectar con la naturaleza y con uno mismo. Incorporar estas 

infusiones en nuestra rutina diaria es una manera de honrar la herencia 

de la medicina natural y de beneficiarnos de sus propiedades curativas. 



NUESTRA MEMORIA  

121 
 

En conjunto, los hongos y los tés de monte no solo nos alimentan y 

sanan, sino que también nos conectan con la historia, la cultura y el 

paisaje de nuestra tierra. Son un testimonio vivo de cómo la naturaleza 

provee soluciones integrales para nuestra salud y bienestar, y cómo las 

prácticas tradicionales siguen siendo relevantes y valiosas en el mundo 

contemporáneo. 

"Sabores de mi tierra. Gastronomía tradicional de Xalatlaco" es una 

celebración de la biodiversidad y la herencia cultural de nuestros 

abuelos. Honrar estos alimentos y bebidas es reconocer la sabiduría 

ancestral y el inestimable valor de nuestro entorno natural, invitándonos 

a vivir en armonía con la tierra y a disfrutar de sus abundantes regalos 

con respeto y gratitud. 

 

Nota final importante 

Estimado lector, 

Quiero agradecerte por acompañarme en este viaje de "Sabores de mi 

Tierra. Gastronomía tradicional de Xalatlaco", donde exploramos la 

riqueza gastronómica de nuestra región a través de los hongos 

comestibles y los tés de monte. Sin embargo, es fundamental abordar 

este tema con precaución y responsabilidad. 

Los hongos comestibles son una delicia, pero es crucial recordar que la 

identificación precisa de cada especie es esencial para garantizar su 

seguridad. El consumo de hongos incorrectamente identificados puede 

tener consecuencias graves para la salud. Siempre recomendamos 

consultar a un experto o un guía experimentado antes de recolectar y 

consumir hongos silvestres. 

Del mismo modo, los tés de monte, aunque apreciados por sus 

propiedades medicinales y sus sabores reconfortantes, deben ser 

utilizados con precaución. Algunas hierbas pueden tener efectos 

adversos en ciertas condiciones médicas o interactuar con 

medicamentos. Siempre es prudente consultar a un experto de la salud 

antes de incorporar nuevas infusiones a tu rutina. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

122 
 

Por último, queremos enfatizar que la información proporcionada en 

"Sabores de mi Tierra. Gastronomía tradicional de Xalatlaco", tiene un 

propósito informativo y recreativo. Por lo que te animo a investigar más 

a fondo y a tomar decisiones informadas sobre su dieta y estilo de vida. 

Gracias por acompañarnos en este viaje culinario. ¡Que tu exploración 

de Sabores de nuestra tierra sea segura y gratificante! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



NUESTRA MEMORIA  

123 
 

Capítulo 6. Migración y aportaciones 

socioeconómicas de la mujer 

Julia Isabel Mejía López y Rosaura Palomares 

 

Aportes económicos y socioculturales a Xalatlaco 

El transcurrir histórico está lleno de sucesos, acontecimientos de todo 

tipo, propios de la actividad humana. Los diversos sectores de la 

sociedad han contribuido de múltiples formas a la construcción de lo 

que ahora es Xalatlaco. Campesinos, ganaderos, monteros, 

comerciantes, empleados, todos en su tiempo han sido participes en el 

desarrollo de nuestro Xalatlaco actual. 

El propósito de este trabajo es hacer un reconocimiento al sector 

femenino y busca visibilizar, reivindicar y darle el lugar que le 

corresponde dentro de la fisonomía comunitaria, pues, así como 

aportaron ingresos a la economía local, también fue importante su 

participación en el proceso de transformación sociocultural que ya 

comenzaba a incorporarse a una sociedad global.  

Es importante  resaltar  uno  de los sectores que también contribuyó, en 

este desarrollo es el de las mujeres que laboraron en el servicio 

doméstico, a pesar de que en el desempeño de esta actividad pusieron 

en riesgo su propia identidad, en la confrontación entre la abundancia y  

escasez de sus lugares de procedencia y el despertar de la conciencia en 

un mundo desconocido con visos deslumbrantes, fascinantes, 

aspiracionales y otros adversos e injustos, que les presentaba una amplia 

diversidad de estímulos y ofrecimientos contenidos en los variados 

ámbitos: educativos, culturales, comerciales y empresariales donde 

azarosamente ellas incursionaban; sin percatarse de tal fenómeno. 

Siendo un sector poco estudiado, poco visibilizado y por lo tanto casi 

olvidado. Cubrimos el periodo 1960 – 1980 del siglo pasado, y los 

textos que hemos reunido son producto de vivencias personales y de 

narraciones de mujeres que laboraron en ese sector conocido como 

servidumbre doméstica. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

124 
 

Es necesario aclarar que, para la exposición de este tema, hemos 

acudido al formato de anecdotario y narrativa, en la cual, los nombres 

de los informantes se mantienen en el anonimato, pero conservando en 

nuestro poder los nombres reales. Por narraciones de abuelas y abuelos 

sabemos que “trabajar en casa” era una alternativa para obtener un 

salario. 

El desplazamiento a la ciudad se realizaba de acuerdo a las épocas y 

circunstancias, se viajaba a pie cruzando los montes, hasta muy 

avanzado el siglo veinte, posteriormente parte a pie y parte en camión; 

cuando ya había servicio de transporte de Tianguistenco a la Ciudad de 

México, vía Amomolulco. Por último, en nuestro pueblo es sabido que 

la migración femenina data de mucho tiempo atrás, aún antes del 

Porfiriato. 

En nuestro pueblo, todos habremos tenido referencia de alguien que se 

iba a trabajar en casa, se comenta que algunas mujeres trabajaron para 

personas famosas o importantes, a veces su estancia en la ciudad podía 

durar semanas o meses debido a la dificultad en el transporte, situación 

que mejoró con la apertura de la carretera La Marquesa – Chalma, con 

lo que se incrementó la movilidad y dio pie a la actividad comercial que 

ha evolucionado hasta la actualidad. 

Para dar continuidad y sustento a esta narrativa descriptiva, el presente 

trabajo expone los siguientes relatos obtenidos de la generosidad de 

estas valientes, tenaces, y emprendedoras mujeres. Para la transcripción 

del relato de las entrevistadas, se consideró plasmar sus expresiones tal 

y como las refirió para ilustrar el lenguaje propio de la época y como se 

comunicaba la comunidad xalatlaquense. Las adecuaciones realizadas 

para hilvanar la narración son responsabilidad de las compiladoras. 

 

¡Doña ... Irene por el extranjero! 

La mañana es fresca y colorida como un arcoíris, y a través de este halo 

apareció Doña Irene erguida con su rostro afable y dispuesta a contar 

su historia de vida. 



NUESTRA MEMORIA  

125 
 

Fue la primera niña integrante de una familia conformada por sus padres 

y tres hermanas. De entrada, sus primeras palabras fueron, yo sufrí 

mucho, pero hay cosas que no se pueden decir.  Empecé a trabajar de 

diez añitos “yo no tuve niñez, yo no jugué las muñecas, no jugué nada, 

porque así eran esos tiempos, era esa la costumbre de los papás, que 

crecían los hijos y órale a trabajar, veía las carencias en la casa y tenía 

tres hermanitas, mi papá era militar y no estaba en la casa y mi mamá 

venía de una familia de rancheros” (así se les decía a las personas que 

tenían sus casas humildes, como ranchitos o jacales, y que vivían en las 

comunidades de las partes altas del pueblo),  que tenían animales, tierras 

y algo de dinerito y se casa con mi papá a los 13 años y no sabía hacer 

nada y sin saber las obligaciones de una casa. 

Un día, una tía le dijo- vámonos hija, vas a ir a la escuela y “de puros 

pedacitos llegue al 5º año de primaria”. 

Yo siempre fui obediente con mis papás, siempre los ayudé, los apoyé 

y aunque yo era chica, pensaba- si mi mamá no trabajaba, mi papá no 

estaba en la casa y nosotras deseábamos las cosas, y no había de dónde, 

me dolió mucho, pero ni modo me tengo que ir a trabajar, aunque 

extrañaba a mis hermanas y esos tiempos de jugar. 

Con un aire de nostalgia mencionó, que posteriormente le llegó a 

reprochar a su papá diciéndole– que tonto fuiste, porque si tu hubieras 

hecho el sacrificio de meterme a la escuela yo sería grande, porque yo 

tendría una profesión. Pero a pesar de ello, guardo en mi corazón que 

mi papá me quiso mucho. 

Narra que sufrió demasiado porque el matrimonio de sus padres fue un 

rotundo fracaso con un papá militar siempre lejos y su mamá en casa 

con su rebeldía y arrepentida de haberse casado. Doña Irene lamentaba 

haber repetido la misma historia matrimonial de su mamá. 

Su primer trabajo, fue a los diez años en casa de tres hermanas, donde 

no la trataban bien, en el desayuno le daban tres galletas con una tacita 

de café y un taquito de frijoles y quedándose con hambre, solo un mes 

aguantó en esa casa. Cómo se expresa el clasismo y el racismo en la 



GRUPO TOQUILNAMIC 

126 
 

narración, desenvolverse desde sociedades tremendamente injustas y 

desiguales. 

En otro trabajo, tenía el encargo de cuidar un niño de ocho meses, pero 

fue por muy poco tiempo.   

También refiere que estuvo en un trabajo con una patrona que la llevó 

al mercado con una canasta grande y redonda, llenándola con frutas y 

vegetales, y en una carnicería, la patrona fue reprendida por el 

carnicero, pidiéndole que ella levantara la canasta pesada que obligaba 

a la niña a cargar; y hasta ahora tiene la creencia que este esfuerzo 

excesivo a esa edad, le causó malestares a su organismo que a la fecha 

le perduran. 

Pasados algunos meses, un día al estar de compras en un mercado, 

casualmente conoció a una señora con un bebé en carriola, quien le 

propone que trabaje con ella y fue así, por convenirle mejor, se cambió 

de trabajo. 

Es digno de reconocimiento que, a su corta edad, “ella buscaba sus 

trabajos de servicio doméstico con sus amiguitas” que iba conociendo 

en su andanza por la colonia Roma. 

Platicó con emoción, que hubo una época en que le fue de maravilla; 

pues conoció a una familia de empresarios que tenían cuatro hijos 

pequeños.  Su trabajo consistía en cuidar a los niños, bañarlos y limpiar 

sus dormitorios, ya que esta familia, tenía dos personas más, en el 

servicio doméstico. El tono de su voz cambio y su mirada se iluminó, 

al recordar su estancia con esta familia de españoles, refiriendo que se 

sintió muy protegida y aunque no lo expresa con palabras, es de 

entenderse que ahí encontró el cobijo afectivo, moral y espiritual que 

no conoció con sus padres en las etapas primarias de la infancia, donde 

solo tuvo carencias, pobreza y abandono. 

Ella mencionó lo bien que la trataba la patrona, que la llevaba a 

comprarle ropa, zapatos, y también le compró una libreta y le enseñaba 

nuevas cosas, le daba ánimos. Seguramente la invadía la nostalgia y 

añoraba, haber podido jugar con sus hermanas y que su vida familiar 

hubiera sido de mejor manera y sin tantas carencias.  



NUESTRA MEMORIA  

127 
 

Esta familia le dio un trato afectuoso y digno, compartiendo los 

alimentos en la mesa con ellos, y se esforzaba por estar a la altura de la 

educación de sus patrones, enfatizando que ellos fueron quienes la 

sacaron adelante en esta vida.  

En esta narración, comentó que tenía muy presente, que cada mes su 

padre se presentaba por su sueldo producto de su trabajo; con el cual 

solventaban las necesidades económicas de la familia en Xalatlaco. 

Siempre quiso a sus padres; aunque reconocía que la verdadera 

educación se la dieron sus patrones. 

Su voz expresó alegría y felicidad cuando describió que, a los 17 años 

se la llevaron un año a España, donde el patrón tenía cultivos de cebada 

y fabricaban aceites de cocina. Ahí tuvo la oportunidad de conocer y 

entrar a la fábrica, el ambiente y la vestimenta de los trabajadores la 

impresionó.  

Sus patrones la incluían en sus viajes al extranjero, la llevaron a Canadá 

por tres meses, recordó con emoción el ambiente de paseos en trineo 

sobre la nieve; al platicar sobre su viaje a Disneylandia, su voz se exaltó 

al evocar las imágenes de los imponentes juegos mecánicos del parque 

de atracciones estadounidense. 

Su estancia con esta familia fue de aproximadamente de siete años lo 

que marcó el rumbo de su vida, construyéndose una personalidad 

valiente, decidida, positiva y emprendedora con el firme propósito de 

alcanzar una vida mejor, a pesar del sufrimiento vivido en su infancia. 

Cuando se enamoró su vida cambió radicalmente, se juntó con un 

individuo machista, manejado por sus padres, (así lo describió), al 

casarse, el marido ya no la dejo trabajar y además, se ausentaba por 

largas temporadas con otras mujeres. 

De esa unión nacieron cuatro hijas de las cuales, solo vivió la mayor.  

Enfrentó el dolor de la pérdida de sus hijas y ante el temor de perder a 

la única que le quedaba, decidió regresar a la ciudad a buscar trabajo, 

para mantener a su hija a quien dejó temporalmente con su madre. 

En la colonia Tacubaya encontró un cartel de publicidad solicitando 

recamarera, ayudante de varios etc. Hizo un trato con una patrona por 



GRUPO TOQUILNAMIC 

128 
 

un sueldo mejor remunerado, y con la condición de tener a su hija, a 

quien inscribió al cuarto año de primaria y con el apoyo de sus patrones, 

su hija continúo estudiando hasta concluir una carrera. 

Es importante resaltar, que el apoyo económico de esta valiente mujer 

fue fundamental para el sustento y desarrollo familiar y un pilar 

ejemplar para su comunidad merced al aprendizaje adquirido con sus 

patrones.   

Doña Irene también guarda buenos recuerdos, como el de vestir bien y 

observar buenos modales. Cuando iba de visita a Xalatlaco, procuraba 

ir bien vestida y arreglada, nunca hizo caso a las críticas y malos 

comentarios, pues era común que la gente del pueblo juzgara la forma 

de vestir y de hablar de las muchachas que trabajaban en México. 

A la fecha, Irene a sus setenta y más años, comentó que lleva diez años 

activa en un grupo de la tercera edad, haciéndola de “psicóloga”, 

aconsejando y apoyando a sus compañeras e infundiendo ánimo y 

entusiasmo en las actividades que realizan. Entre ellas, diversas 

manualidades y con frecuencia se da tiempo para dedicarlo a la lectura 

de libros, su lema de vida es “el constante aprendizaje es lo que da valor 

a la vida”. 

¡Antonia … retorno con sentido! 

A mi papá le gustaba tener borregos… 

Cuando cenábamos junto al tlecuil comenzaba a platicarnos que le 

gustaría comprar 10 borregos. Y hacía cuentas de cuántos abundarían 

en un año. 

Ésta era una plática que mi papá repetía casi todas las tardes a la hora 

de la cena. Mi mamá a veces se aburría de esa plática y como que 

contradecía a mi papá, le decía: “Pero tú no sabes cómo se atienden esos 

animales, tú sabrás mucho del monte, pero no de borregos”. Parecía un 

cuento de nunca acabar. Mejor yo pedía permiso y me llevaba a dormir 

a mis dos hermanitos. 

Un día se me vino el mundo encima.  

Mi mamá me despertó muy temprano, me dijo “levántate porque nos 

vino a ver doña Casilda, viene a platicar con nosotros.” Medio dormida 



NUESTRA MEMORIA  

129 
 

obedecí y salí al patio, allí estaba esa señora platicando con mis papás. 

Me fijé en sus pies, traía zapatos, unos negros con adornitos y su ropa 

se veía como de ciudad, como las “Xinolas” que decía mi abuelito. Me 

hacía gracia como hablaba. 

La voz de mi papá hizo que yo dejara de fisgonear a Doña Casilda, yo 

de por sí estaba inquieta, como que presentía algo desde la noche porque 

no dormí bien. Me dijo mi papá: “Sabes hija, te vas a trabajar a México, 

Doña Casilda ya te consiguió trabajo y te vas a ir con ella, tu mamá te 

va a acompañar para conocer la casa donde vas a estar”. Me quedé bien 

pensativa, no alcanzaba yo a entender por qué me mandaban a trabajar 

tan lejos, yo nunca había ido a la capital. 

Todo el santo día estuve rogándole a Dios que mis papás se 

arrepintieran, yo no quería estar lejos de mi casa, sí quería conocer la 

capital, pero me daba mucho miedo. 

Al día siguiente todavía no esclarecía y los perros comenzaron a ladrar, 

era Doña Casilda que ya pasaba por nosotras. En una bolsa de manta, 

mi mamá me puso mi ropa, era poquita porque yo no tenía ropa nueva. 

Ya empezaba a esclarecer cuando tomamos el camión que venía de 

Chalma. Llegamos a México, nos bajamos del camión y caminamos 

hasta una calle ancha con árboles en medio (después supe que la calle 

se llama Álvaro Obregón y la colonia se llama la Roma). 

Llegamos a una casa como de dos pisos, Doña Casilda tocó el timbre y 

nos abrió una señora elegante, nos saludó y se nos quedó mirando, a mí 

me miraba más, mejor me agaché. -“¿Ésta es la muchacha?” le dijo a 

Doña Casilda, -“Está muy chamaca, está muy niña, no va a poder con 

el quehacer”, Doña Casilda le contestó -“Es que ya nadie quiere venir, 

les da miedo o de plano sus papás no las dejan, pero no se apure, esta 

muchacha ya tiene catorce años”.  

La señora como que no se conformaba me seguía mirando y yo me 

sentía muy mortificada. Por fin dijo: -“Bueno, pues que se quede, pero 

no le voy a pagar mucho, está muy chica”. Mi mamá que nomás estaba 

oyendo le preguntó muy apesarada a la señora: - “Entonces, ¿Cuánto le 

va usted a socorrer a mi hija?” “Pues mira, yo pago quinientos por mes 



GRUPO TOQUILNAMIC 

130 
 

si ya saben trabajar bien, pero a esta niña yo creo que le daré trescientos, 

siempre y cuando haga bien las cosas”. Mi mamá se preocupó más y le 

suplicó: -“Siquiera dele usted los cuatrocientos señora, mi hija le va a 

hacer bien su quehacer, ya lo verá usted”.  La señora no se convencía, 

hasta que Doña Casilda le dijo: -“Sí sabe trabajar la muchacha, en su 

casa bien que le ayuda a su mamá, verá usted que no le queda en mal”. 

- “Está bien” dijo al fin la señora, -“Que se quede este mes, pero si no 

puede con el trabajo mejor vienen por ella”. Entonces mi mamá con las 

manos empalmadas le suplicó: -“Ay señora, también le quería yo pedir 

un gran favor: Que se quedara mi hija siquiera tres meses y que nos 

hiciera usted el favor de adelantarnos su paga”.   

La señora se puso como molesta y contestó: -“Pero ¿Cómo es posible 

que quieras sueldo adelantado si todavía no sé si tu hija me responda 

con el trabajo?” Mi mamá le siguió suplicando: -“Háganos ese favor 

señora, en la casa tenemos una apuración y por eso le traigo a mi hija, 

se lo ruego”. La señora se quedó pensando, me miraba y me miraba, yo 

quería que me tragara la tierra, hasta que ella dijo: -“Está bien, pero 

nomás te daré mil pesos, no te daré más, a ver si no salimos con 

dificultades”.  

Esos momentos los recuerdo con mucha tristeza, porque sentí como si 

me fueran a vender.  Las primeras noches me las pasaba llorando, 

extrañando a mis papás a mis hermanos, a mi casita. 

En ese trabajo con la señora Áurea (que así se llamaba mi patrona) 

sentía yo que me cargaban el quehacer, como para aburrirme, como a 

propósito para desquitar el sueldo que ya nos habían adelantado.  

Tuve que aprender muchas cosas, a encender el boiler, la lavadora, la 

estufa. Siento que aprendí pronto, yo me esmeraba, me apuraba a lo que 

me mandaran para que la señora ya no me tuviera desconfianza. 

Al mes, mis papás me visitaron, me llevaron tejocotes y a mi patrona le 

llevaron una docena de huevos del rancho, me platicaron cómo estaban 

las cosas en la casa. Se regresaron pronto porque ya era tarde. 

Cuando ya habían pasado tres meses y una semana (yo llevaba bien mi 

cuenta de los días), llegó mi mamá, le pidió permiso a la señora Áurea 



NUESTRA MEMORIA  

131 
 

y salimos a platicar en un parque ahí cerca. Me preguntó si estaba yo a 

gusto en ese trabajo, que, si quería yo quedarme otros días o ya me 

llevaba al pueblo, yo le dije que lo que ella mandara, pero sí ya quería 

yo ir al pueblo, aunque nomás unos días.  

Le avisamos a la señora Áurea que ya me regresaba al pueblo, le 

agradecimos por el préstamo y mi mamá le dijo que estaba contenta 

porque ya no le debíamos nada, ya todo estaba desquitado. La señora se 

sorprendió y contestó:  -“¿Pero porque te la llevas? Si aquí está bien, ya 

aprendió a trabajar, ya sabe hablar bien, mírala, ya está más llenita”. Mi 

mamá no sabía que contestar, me miró como con súplica y me preguntó; 

-“¿Tú que dices hija?”, de momento no supe que contestar, pero como 

yo ya tenía mi intención le dije- que quería ir al pueblo a ver a mis 

hermanos. 

La señora se quedó un rato pensando y luego le dijo a mi mamá: -

“Llévatela pues unos días, que esté con ustedes y luego me la traes, ya 

sabes que yo pago quinientos al mes, pero como esta jovencita ya 

aprendió a trabajar, le voy a dar seiscientos por mes, y por ahorita le 

voy a dar trescientos pesos como gratificación, para el pasaje o para lo 

que quieran, pero me la traes dentro de ocho días”. Mi mamá se puso 

muy contenta y yo pues también. Nos despedimos dando las gracias, 

hasta dejé mi envoltorio de ropa que había yo preparado para retirarme.  

Les platico que yo estaba muy contenta de regresar a mi pueblo, me 

puse un vestido color de rosa muy bonito que la señora me había 

regalado y unos zapatos que me compró el señor, negros como los de 

Doña Casilda, con adornitos. Mi suéter rojo también me lo regaló la 

señora, no era nuevo, pero todavía estaba bueno, me peiné como la 

señora me había enseñado, ya no me hacía yo mi trenza, también le puse 

a mi cabello un champú que me regalaron. 

Qué gusto me dio regresar al pueblo, desde que íbamos por La 

Magdalena yo me asomaba por la ventanilla del camión para ver las 

torres de la parroquia de nuestra Chonita, más al fondo ya se veía el 

cerro Cuáhuatl, hasta lo vi más bonito. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

132 
 

Nos bajamos en “El Pirame”, (así le decíamos a ese lugar donde se 

cruzan dos calles, ahora se llama “La Pirámide”) yo tenía la figuración 

de que todo se veía diferente, se lo dije a mi mamá y que se pone a reír, 

me dijo: -“No digas cosas, nomás te fuiste tres meses”, mejor me callé. 

Entramos a la tienda de Don Goyo Quiroz, compramos azúcar y unas 

velas y agarramos el camino para la ranchería. Como era tiempo de 

secas la tierra estaba suelta, yo cuidaba que no se empolvaran mis 

zapatos, nomás iba yo brincando y mi mamá risa y risa.  

Mientras subíamos, que nos encontramos a mi tío Chano que era 

hermano de mi mamá, mero por donde vivía don Nicolás Reyes, el 

“Chichiliano”. Nos saludó y se me quedó mirando como con gestos, le 

dijo a mi mamá: -“¿Esta es la Toña?” ¿pues qué le hiciste o que le 

hicieron?, no la friegues hermana, ¡mira nada más como la traes, con la 

pantorrilla encuerada, toda despeinada y sin trenzas, pintada yo no sé 

de qué…! 

Yo quería mucho a mi tío Chano, me acuerdo que cuando iba a vernos 

siempre llevaba algo, a veces unos elotes, a veces unas cañas, capulines, 

hongos, me acuerdo de una vez llevó un conejo que agarró en el monte. 

Esa vez comimos requetebién, hasta de a dos veces. Por eso me dolió 

mucho, sentí mucho que me regañara de esa manera, aunque mi mamá 

me defendió diciéndole: -“Pues es que en su trabajo le exigen que 

siempre esté limpia, sus patrones mismos le consiguen su ropita”. Mi 

tío no se calmó, casi gritando dijo -“¡pues que deje allá esa ropa catrina, 

cuando venga que traiga ropa decente para que no nos deje en 

vergüenza, con razón dice la gente que las muchachas que van a trabajar 

a la capital nomás van a agarrar malas costumbres! Yo ora sí me enojé 

y me atreví a contradecirle: “Yo me porto bien tío, nomás fui a trabajar 

porque hacían falta unos centavos en la casa, no fui a otra cosa”. Salió 

peor, luego luego otro regaño: “Hasta pa´hablar cambiaste, esa tonadita 

donde la alzaste, ay ay sobrina…”. Sin despedirse siguió su camino, 

todavía alcancé a oír que dijo:” tengo que hablar con mi cuñado”. 

Seguimos caminando, yo iba llore y llore, ya no me importó que se 



NUESTRA MEMORIA  

133 
 

ensuciaran mis zapatos mi mamá me abrazó para consolarme, también 

iba llorando. 

Llegamos a la casa, mi papá no estaba, yo pensé que todavía no 

regresaba del monte. Mis hermanitos me recibieron con harto gusto, 

Pedrito, el más chico se puso a jugar con los adornitos de mis zapatos 

todos polvosos. Mi mamá le dijo a Reyes (mi otro hermanito) “Ve a 

hablarle a tu papá, ha de estar por la ladera, o por el tepozán, dile que 

ya llegó tu hermana Antonia.” 

Al poco rato se oyeron ruidos como de borregos, no hice caso, yo quería 

ver a mi papá, ya me había yo limpiado las lágrimas hasta con todo y la 

crema que me había puesto en la cara. Conforme entró mi papá luego 

luego me abalancé a abrazarlo, pero como que no le gustó porque se 

soltó de mi abrazo y viendo a mi mamá le preguntó que cómo nos fue 

de viaje, que a qué hora llegamos, yo sentí como que no quería mirarme. 

Mi mamá se dio cuenta y le dijo: “Saluda bien a tu hija, ¿Qué no te da 

gusto que ya vino?”, Mi Papá volteó a mirarme y me dijo: “Pues sí, 

claro que me da gusto que ya viniste nomás que, pues te veo muy 

cambiada, muy limpia, como que mi hija es otra hija, hasta hablas 

diferente…” Me agaché y me puse a llorar, no le rezongué, pero me dio 

mucha tristeza que mi papá me dijera esas cosas. De mi tío Chano pues 

medio lo comprendía, pero que mi papá también me juzgara me 

mortificó mucho, tuve ganas de salir del jacal y echarme a correr 

pa´donde fuera. Mi mamá ya no aguantó y le habló fuerte a mi papá: 

“Pero entiende Cleto, en su trabajo le ordenan que se vista de otra 

manera, no como aquí, a diario debe estar limpia y bien peinada, aparte, 

acuérdate que tú fuiste el que dijo que se fuera a trabajar, tú querías 

comprar esos borregos, a ver, ora platícale.” 

Mi papá se sentó frente a mí, y mirando al suelo me dijo: “Ay hija, tu 

mamá tiene razón, no te habíamos avisado, pero con el dinero que te 

adelantaron compramos unos borreguitos, vendí mi burrito y ya nomás 

le ajustamos, ya tenemos doce animalitos, cinco son primalas y espero 

que pronto tengan crías, ora salgo a pastorearlas, ya no voy al 

sufrimiento del monte”. Se levantó del banco y me abrazó, y llorando 



GRUPO TOQUILNAMIC 

134 
 

me dijo: “Perdóname hija, soy un ingrato…”. Se acabó mi 

resentimiento nomás de ver el entusiasmo de mi papá por tener un 

ganado. Lo abracé más fuerte y llorando le dije: “Claro que va a crecer 

su ganado papá, porque yo me regreso al trabajo, al fin que ya me van 

a pagar más y compraremos más borregos, también compraremos ropa 

para ustedes y para mis hermanitos, ya no me va a importar que la gente 

me juzgue por mi ropa o por como hablo, y para que no se mortifiquen 

con las críticas, ya nomás vendré cada mes o cada dos. Nos abrazamos 

todos y lloramos un poco, nos fuimos calmando ya contentos porque 

hicimos un acuerdo de familia. 

Me regresé al trabajo, pero qué diferencia de la primera vez que llegué 

con mucho miedo, sin saber lo que iba a ser de mí, en este regreso yo 

tenía la ilusión de que ya podría ayudar más a mis papás, a mi familia, 

ya sabía yo la friega que me esperaba, pero no le aunque, porque se verá 

donde ha de quedar mi paga. 

En ese trabajo me aguanté nueve años. 

 

¡Lola … y los negros! 

La noche cae inexorable en nuestro andar por la calle hacia la casa de 

Lola, entre árboles, matorrales, plantas, una puerta se abre y surge ella 

con su voz amable y presta a contar la semblanza de su vida.  

La señora Lola relata que su vida familiar estaba integrada por sus 

padres y sus siete hermanos; su mamá dedicada al hogar y su papá era 

trasquilador de borregos, cuando él tenía trabajo se iba cada 8 ó 15 días 

a Topilejo, Tres Marías y al Capulín y cuando no tenía trabajo fuera de 

Xalatlaco, buscaba hongos y cortaban capulines para comer. 

Originaria de Xalatlaco, la mayoría de sus familiares vivían en la 

Ciudad de México. Su actividad de servicio doméstico acontece siendo 

niña, cuando se transportan en los camiones llamados chileverderos con 

su tía Micaela y van a visitar a sus tíos, ella tenía 9 años, su tía trabajaba 

planchando ajeno semanalmente “de entrada por salida”. 

 Ocurre un día que acompañó a su tía a la colonia Lindavista a planchar 

y la patrona les pide, que si la niña se queda a trabajar cuidando a su 



NUESTRA MEMORIA  

135 
 

niño. Esto es hablado con sus papás, quienes dan el permiso para que 

ella se quede en México a trabajar y así inició su vida en el servicio 

doméstico. 

Se sintió muy afortunada, al conocer y llegar con una patrona 

considerada, quien la inscribió en una escuela cercana a la casa y 

comienza a estudiar, el 1er. año y en el 2º año recibió el primer lugar en 

la escuela por buen aprovechamiento. Recuerda que, en el 3er. año de 

primaria, fue elegida para bailar de china poblana, la patrona pagaría 

los materiales y su tía haría la vestimenta. Pero este atrevimiento causó 

un desacuerdo con su mamá y ya no permitió que siguiera estudiando y 

no hubo poder humano que la hiciera cambiar de decisión. Esto 

ocasionado, porque no pidieron el permiso de su mamá y la niña acepto 

bailar sin su consentimiento.  

Ella recuerda con melancolía un sabio dicho que decía su abuelita “Que 

la suerte es como la muerte en cualquier momento te llega y si no la 

aprovechas se te pasa”. 

Comienza a recibir su pago por su servicio doméstico, el cual es 

destinado a contribuir en las necesidades de su casa y la familia y de 

alguna manera generando un cambio de pensamiento sociocultural, 

derivado del aprendizaje que iban adquiriendo y nutriendo a través de 

las experiencias en su andar por las colonias de la ciudad y la diversidad 

de población con quienes tuvieron trato en su vida de servidumbre.  Un 

hecho coloquial que dio pie a intercambiar unos zapatitos de hule, por 

los llamados “los negros” que eran de cuero brillante o charol.  

Ella narró que la patrona la trataba tan afectuosamente, que no buscaba 

a su mamá porque se sentía bien (no la extrañaba). 

Relata con nostalgia que cuando tenía 14 años, a ella le daba lástima no 

seguir estudiando, pero le gustaba leer los periódicos del patrón en sus 

ratos de descanso. 

Su estancia en esa casa como trabajadora doméstica fue de 5 años, 

cuando la pareja ya tenía tres niños. El trato de la patrona fue bondadoso 

y considerado.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

136 
 

Su siguiente trabajo, fue con otra familia de buen trato por parte del 

patrón, lo que ocasionó el enojo de la patrona, que se desquitaba con 

ella, poniéndole actividades más excesivas y desgastantes, como: lavar 

con agua caliente los overoles del patrón que era mecánico, limpiar con 

excesiva rudeza cada parte de la casa, y relató que sus manos eran 

pequeñas y se le dificultaba hacer algunos quehaceres. Cuando comentó 

frente al patrón esa situación, él la defendió y su estancia se hizo más 

tensa, por lo que tuvo que irse de esa casa. 

Tiempo después, regresó con sus padres, ya que extrañaba y deseaba 

jugar con sus hermanos. Se quedaba alrededor de dos meses en su casa 

y después buscaba nuevamente trabajo.    

Ya estando en Xalatlaco, debido a la misma necesidad económica, 

buscó trabajo y encontró empleo con un doctor del pueblo, y ahí duró 3 

años. 

Regresó a México a trabajar con una señora comerciante con 2 hijos, 

que vendía en el mercado de la Merced eran importadores de manzanas 

de Canadá y viajaban con frecuencia. Su trabajo consistía en cocinar 

para ellos, vivían por el aeropuerto y ella les llevaba de comer, a la 

Merced y alguna vez la invitaron a viajar con ellos, pero no aceptó. 

Se casó a los 20 años, y su esposo ya no la dejó trabajar por varios años. 

Cuando su esposo enfermó ella decidió regresar a trabajar, dijo- ya de 

grande (de edad) ya no le gustó alquilarse en el servicio doméstico y se 

dedicó por su cuenta al comercio por 29 años, con la venta de tamales 

y atole. Cuando fallece su esposo, ella continúa en el comercio, y se 

mantiene en esa actividad a la fecha. 

. 

¡Julia …y un radio de bulbos! 

Con su mirada llena de luz y su voz clara y sonora nos indica que va 

relatar el comienzo de su trabajo en el servicio doméstico. 

Fue el tiempo de pizcas en Xalatlaco y tenía que ayudar a mis papás a 

recoger la cosecha.  Recuerdo que tenía 13 años, cuando un día, llegó 

una vecina a nuestra casa y nos dijo- que en la colonia Moderna de la 

capital, donde ella trabajaba, solicitaban a una muchacha para trabajar 



NUESTRA MEMORIA  

137 
 

en casa.  Mis papás me dieron el permiso y al día siguiente mi vecina 

me llevó a donde iba a trabajar, me fui fijando del trayecto para después 

viajar, por mi cuenta. Y comencé  a tomar transporte con las vecinas de 

mi ranchería,  nos íbamos caminando hacia el pueblo, a las 4 de la 

mañana y en el “pirame” hoy llamado la pirámide,  esperábamos a que 

pasara el camión, el primer viaje era a las 5 de la mañana, el trayecto 

duraba como dos horas pues la carretera era rústica y pedregosa hasta  

llegar a la marquesa y de ahí continuar por pavimento hasta llegar a 

México; me bajaba antes de llegar a la  terminal,  de ahí tomaba otro 

transporte para llegar al trabajo.  

Narra que se pusieron de acuerdo en el sueldo y los días de descanso 

cada 15 días, la casa era de 2 pisos y me dieron un cuarto de servicio 

con baño para descansar; mis quehaceres eran la limpieza de la casa, 

lavar y planchar. La señora se encargaba de hacer la comida y de ver a 

sus hijos, mis patrones me trataban bien, con respeto y consideración. 

La señora se llamaba Carmen, un día platicando con ella, me preguntó 

hasta que año fui a la escuela, le conté- que, en el trabajo anterior, me 

daban permiso de ir a la escuela nocturna y cursé el 4º año de primaria, 

ya que los grados anteriores los cursé en otras escuelas; entonces me 

dio la encomienda de preguntar el horario de la escuela cercana a la 

casa, conseguí cupo también en esa escuela nocturna. Y la señora me 

permitió asistir, de 7 a 9 de la noche. Julia suspiró al recordar que 

disfrutaba estar en sus clases y al volver a la casa, continuaba con sus 

quehaceres domésticos y al terminar subía a su cuarto y hacía sus tareas 

escolares.  

Hubo una situación, muy particular, ya no había cupo para el 5º año, y 

me inscribieron en el 6º año con la condición que, si no aprobaba, 

repetiría el año; pero sí terminé y me dieron mí certificado de primaria. 

Es importante resaltar que las autoridades de las escuelas nocturnas 

tenían cierta consideración por la población de trabajadores de 

diferentes edades, las cuáles por diversas situaciones en sus trabajos, no 

asistían con regularidad a sus clases.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

138 
 

La señora Carmen tenía una guitarra y se ponía a tocar y cantar, tengo 

la idea de que era música de trova, y desde la cocina, muy emocionada, 

me sentaba a escuchar su melodiosa voz. 

El cuarto de servicio tenía su baño y estaba cómodo, la señora Carmen 

era de nacionalidad chilena, tenía un radio antiguo de bulbos marca 

RCA VICTOR, decía que no servía y me lo regaló, cuando me subía a 

mi cuarto a descansar, me ponía a revisarlo, limpiarlo, y desarmarlo 

tratando de que prendiera; cuando lo pude armar lo conecté a la luz y 

cuál fue mi sorpresa que funcionó. Empecé a escuchar la estación 

radiofónica variedades y el fonógrafo del recuerdo. 

Y fue así, que comencé a cantar con mi radio. Y tenía dos cosas claras, 

que me hubiera gustado estudiar electrónica y aprender a cantar y 

convertirme en una cantante. 

Cuando recibía mi sueldo iba y se lo entregaba a mi mamá y ella solo 

me daba para mis pasajes para regresar a trabajar.  Ella distribuía el 

dinero para las necesidades de la  casa, que eran muchas; pero  algo que 

me llenaba de tristeza era  que mi mamá a nosotras sus hijas  que 

trabajábamos, nos relegaba y hasta, como si no nos quisiera; solo a mis 

hermanos varones les daba preferencia, y a quienes les compraban su 

ropa, zapatos y sus útiles para que fueran a la  escuela; en ese tiempo 

los papás  tenían la creencia de que ellos si debían estudiar porque eran 

hombres  y las mujeres no lo necesitábamos, si después nos íbamos a 

casar. 

Finalmente, una vecina me dijo que, en ciudad Satélite, donde ella 

trabajaba buscaban una recamarera y pagaban mejor de lo que yo 

ganaba. Y decidí cambiarme de trabajo. 

 

A pesar de todo, ella es entonada, canta, y su voz tiene un sello sonoro 

muy singular, asidua a aportar, ayudar en lo que se necesite en su 

comunidad. A la fecha, Julia es bisabuela y participa en algún evento 

familiar y de tipo social y es integrante de un grupo cultural. 

 



NUESTRA MEMORIA  

139 
 

Para concluir, con esta primera parte de las relatorías, queremos 

expresar nuestro agradecimiento infinito a estas valiosas mujeres por su 

inmensa generosidad, al compartir su historia de vida, que 

inevitablemente tocó las fibras intrínsecamente sensitivas y la 

admiración y respeto de las compiladoras. 

 

 

 

  



 

 

 



NUESTRA MEMORIA  

141 
 

 

Capítulo 7. Añoranzas 

Abel Aragón 

 

En los bosques de Xalatlaco hay muchas historias que los abuelitos te 

contarán de la montaña el Quepil, de los trabajos que hacían para la 

elaboración del tejamanil. De la clara agua de Agua Grande, del 

murmullo de los árboles movidos por el viento, del correr de esa agua, 

del canto de las aves, para ellos, los antigüitas, esto era como sonidos 

musicales, como si del bosque brotara música o alegría a los que 

buscaban leña para hacer el fuego del tlecuil, y a los que recolectaban 

hongos para comer. Ahora todavía recordamos los viajes que hacían 

pasando por tierra caliente y Xochimilco, Fierro del Toro, El Capulín; 

llevando madera, pulque y maíz. Viajes con animales de carga para 

hacer comercio en otras tierras lejanas.  

Creo que es importante dar a conocer si tenemos una narración, un 

relato que nos una como pueblo y nos permita trazar las huellas de la 

historia. Quedan muchos recuerdos, como el que en nuestros montes 

hubo liebres, venados, coyotes y la gallina de monte (también conocida 

como correcaminos), ¿dónde están? ¿Vamos a dejar que esto caiga en 

el olvido? Recuerdos que solo quedarán en las danzas de arrieros y 

tlaxinques. Lo que une a la gente son las danzas que nos enseñan 

conocimientos antiguos, que han sobrevivido –o se han adaptado— ante 

siglos o conquistas, y nos han permitido saber de nuestros antepasados. 

¿Cuánto nos pueden platicar los abuelitos que fueron pastores sobre 

nuestros montes? Del trabajo que se hacía para sacar la escoba de 

cambray, de la raíz de zacatón para elaborar las escobetas, de la 

herramienta que se utilizaba y que nosotros ni sabemos qué es el gurgus, 

o qué fue y para qué servía el pachón.  

De los que trabajaban los árboles de ocote para sacar la resina o 

trementina y llevarlo cargando con su mecapal en un bote, a los lugares 

donde la procesaban para hacer el aguarrás y otros productos. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

142 
 

Muchas generaciones de campesinos humildes que sembraban su maíz 

y nos hablaban de su milpa, de su solarito, y de los atlales ¿qué son o 

de que estaban hablando? 

Son muchos los lugares de mucho respeto, como la Cumbre de Cantera, 

Agua de Cadena, el Cerro Mateo, Cerro Largo, Cerro Loco, 

Tlaxipehualapa, Tecaxitl y Vuelta Barranca, etc. ¿Cómo describirán en 

el futuro los historiadores nuestra época actual? 

Nosotros somos los descendientes de un pueblo antiguo, más antiguo 

que la Gran Tenochtitlan, Xalatlaco. Aquí nació la hija de Moctezuma, 

Tecuichpo, y aun así, poco a poco casi se olvida por completo nuestra 

lengua materna, el Náhuatl o mexicano. 

Espero que esta breve información sea como una semilla y que muy 

pronto podamos saber más de la historia de Xalatlaco y su origen. 

Algunos recuerdos   

La mamá de mi papá fue Alejandra Ricardo, de la Magdalena de los 

Reyes, mi papá se llamó Anastacio Vicente Aragón Ricardo, la mamá 

de mi papá fue partera, y la venían a traer gentes de San Miguel Almaya, 

ya que en esos tiempos las señoras se aliviaban o tenían su bebé con la 

ayuda de las parteras. La mamá de mi papá murió cuando mi papá aún 

era niño. 

Mi papá aprendió de su mamá a conocer los hongos buenos, también 

iban al monte a chispar escoba y a traer hongos. Mi abuelita conocía 

mucho sobre la naturaleza de cómo curar a las personas, le pagaban a 

mi abuelita algunas veces con dinero y la mayoría de las veces con una 

gallina o un guajolote, en una especie de trueque por su servicio de 

partera. 

Antes cuando a alguien le dolía la cabeza o se sentía mareado, con ganas 

de vomitar, se decía que le habían agarrado los aires porque caminaban 

o andaban en la barranca, en el bosque, por un río o donde salía agua, 

en cuevas, ahora también se dice que agarran los aires donde sale el olor 

del drenaje y lugares similares.  

Cuando una persona se curaba de aires en la barranca por donde pasó le 

llevaban una ofrenda de comida de mole con sus tortillas en 



NUESTRA MEMORIA  

143 
 

agradecimiento porque se curó de aires, la juventud ya no cree en esto, 

que es como una superstición, pero el aire que respiramos está sucio o 

contaminado porque aunque nosotros no caminemos en la barranca ni 

en el bosque, ni en lugares con olor a drenaje el aire si está en todas 

partes, pasa en muchos lugares y nosotros lo respiramos, por eso nos 

enfermamos y nos sentimos mal. 

Para curar a las personas se utilizaban las puras hojitas de hieloquiltzi, 

estafiate, santamaría, jara verde y blanca, junto con tabaco de cigarros 

alas (que creo ya se perdieron) se ponían en un plato con alcohol o éter 

que se calentaba en baño maría y con estas hojas o plantas se friccionaba 

el cuerpo de la persona enferma, y también le echaban el humo del 

cigarro.  

Gregorio García Díaz, el ahuizote, curaba dando una toma que solo él 

sabía qué plantas utilizaba, pero tenía un sabor a copal; cuando veía a 

la persona muy enferma aplicaba lo que hoy conocemos como 

acupuntura, porque con la punta de un maguey, de mejilote, daba unos 

piquetes alrededor del corazón sin atravesar la piel, también utilizaba o 

nos decía que utilizáramos marrubio, del cual hay dos variedades, verde 

y blanco, servía para tonificar el cuerpo y limpiar el organismo. 

Algunas personas como doña Lupita Reynoso, que tenía su temazcal, y 

vivía allá por el hospital, junto al cerro Cuáhuatl, curaban o limpiaban 

con un huevo, y nos dijo que este era un ser vivo, y que cuando le 

echaban alcohol o éter, el huevo respira o absorbe la energía mala del 

enfermo, a esta energía le llamaban efluvios.   

Plantas medicinales de Xalatlaco  

Estas plantas medicinales son parte de lo que me contaban los 

integrantes de mi familia, son importantes porque se siguen utilizando. 

Al mencionar estas plantas mi memoria recuerda a mi abuelita 

Alejandra Ricardo que, aunque no la conocí, el hecho de recordar todas 

estas plantas, a través de relatos de mi papá, me hace imaginar cómo 

era ella, qué hacía y así es como ella me transmite ese conocimiento. 

Tlantilinalli: es una planta que crece en los llanos del monte, sirve para 

apretar los dientes, se utiliza la raíz que se mastica sin tomar o pasarse 



GRUPO TOQUILNAMIC 

144 
 

la planta, después se escupe, tiene sabor amargo y es de un color como 

rosa. 

Manzanilla: hirviendo un poco sirve para el malestar de estómago. 

Ajenjo: se hierve y se toma un poco del té, sirve para calmar el dolor 

de estómago y controlar la diarrea. 

Tepopote: sé que calma el dolor de estómago, pero no sé cómo se 

prepara. Las personas de antes quemaban el tepopote para atajar una 

tempestad con el humo.  

Valeriana: aquí en Xalatlaco se utilizó la raíz para los nervios, se le 

conocía como excursionera, la planta tiene un parecido a la lengua de 

vaca, su raíz huele muy feo, pero ya hervida solo sabe cómo a tierrita, 

decían que sirve para el hervor de sangre, pero desconozco qué es eso, 

además de curar otras enfermedades. Esta planta ya se perdió por la 

entrada de tractores a las milpas, que con sus discos metálicos van 

rebanando la raíz, y por eso ya no sale. 

Sábila: sirve para desinflamar o quitar lo morado de un golpe, lo mismo 

una herida, se aplica una rebanada de sábila calentada en un comal, se 

coloca sobre la herida o golpe durante unos tres o cinco minutos y con 

esto se sanará más rápido. 

Árnica:  sirve para lavar heridas o golpes, sanará más rápido.  

Trementina de oyamel:  era una curación, se puede decir salvaje, 

porque en una herida que ya tenía una infección o pus, le untaban 

trementina y con esto se veía que abría más la herida, como si la fuera 

carcomiendo, pero en realidad la va limpiando. 

Ruda con Santa María y Ámbar: en té, sirve para los aires, la ruda es 

una planta peligrosa porque puede producir abortos. 

Zohuapatle: es una planta con nombre náhuatl que quiere decir 

medicina de la mujer, (zohuatl o cihuatl es mujer, patle medicina), 

cuando alguna persona tiene una herida o ha salido de alguna operación 

o cirugía, se pone un florero con zohuapatle, se cree que es para que no 

levante basura y no se infecte la herida. Se utiliza para bañar a la mujer 

después del parto, además de pirúl, santamaría, jara verde o blanca, 

romero, pericón, que son plantas calientes.  



NUESTRA MEMORIA  

145 
 

Chichicastle: sirve para reactivar la circulación sanguínea y para quitar 

el dolor de una articulación, existe en diferentes variedades y tiene la 

misma terminación que el zohuapatle. 

Carricillo: crecía en milpas y sirve para limpiar riñones y vías 

urinarias. 

Cabellitos de maíz:  también en té limpia vías urinarias. 

Mirto y epazote de perro: se hierven y sirve para bañar a los niños que 

están enfermos de espanto, también a las doce del día, se les daba un 

masaje en todo el cuerpo, que terminaba en el ombligo, los sacudían 

tomándolos de los pies colocándolo de cabeza y al terminar el masaje 

le hablaban por su nombre en la cabeza, y le decían “ven vamos a jugar” 

o “ven te voy a dar un dulce”. 

Toronjil: según hay tres clases de toronjil o tres toronjiles, para mí el 

que nos sirve para los nervios es el toronjil blanco. 

Hierba de fuerza: Para fortalecer el organismo, principalmente para 

las mujeres que están próximas a parir.  

Flores de buganvilia: con dos tamarindos, una hoja de tomate verde, 

un ajo pequeño, un poco de canela, se hierve y se toma con el jugo de 

un limón, y miel de abeja, sirve para la tos. 

Té de trébol de monte: también sirve para la tos, tomándolo como té. 

Flor de ocote: esta planta solo la he visto hasta el lugar que se conoce 

como Media Luna, allá por el Capulín, es de color amarrillo y según 

sirve para la tos. 

Gusanos de pencas de maguey: se tostaban en el comal echándoles un 

poco de sal, era un alimento muy rico en proteínas, fortaleciendo el 

organismo.  

Flores de Sauco: en té sirve para la tos.  

Antes creían en las plantas medicinales, pero ahora lo toman a chanza 

que con las plantas se pueda uno curar, nuestros ancestros observaban 

a los animalitos y vieron que un perrito comía pasto, el animalito sabía 

que con esta planta le limpiaría y se curaría del estómago. 

Hojas de tepozán: con alcohol se colocaban en la planta de los pies de 

la persona enferma, se amarraban con unas vendas, servían para bajar 



GRUPO TOQUILNAMIC 

146 
 

la temperatura. Otro uso de estas hojas es para curar las heridas, se 

hierven las hojas, se dejan enfriar y posteriormente se puede lavar la 

herida y se enjuaga con esta agua. 

Tomate: un tomate verde tostado en el comal, untado en el estómago 

sirve para bajar la temperatura. El tomate también se utilizaba para lavar 

la garganta y limpiar las anginas. 

Diente de León: se toma en té y sirve para limpiar o desintoxicar el 

organismo después de tomar muchos medicamentos,  

Míspero: un poco de hojas en té, sirve como diurético. 

Jara: esta planta se hervía para echarle a un maguey que daba muy poca 

aguamiel, se le sacaba el mechal, se le echaba la hierba y el agua hervida 

de la jara al cajete del maguey y se le volvía a vaciar el mechal que se 

había raspado, así se calentaba el maguey y producía más aguamiel.  

Huele de Noche: esta flor se hierve y sirve para lavar heridas.  

Floripondio: las flores hervidas en agua sirven para desinflamar los 

pies cuando están hinchados por un golpe. 

Malva: se hierve y sirve para lavar heridas. 

Gordolobo: en té sirve para para la tos. 

Yerbabuena: en té sirve para el estómago. 

Hojas de guayaba: una hoja de guayaba hervida sirve para calmar la 

diarrea. 

Tabaquillo: o té de monte, sirve para el malestar por exceso de bebida 

alcohólica.  

Chiquiadores de cebolla: una rebanada pequeña de cebolla en las 

sienes calmaba el dolor de cabeza. 

Perejil: se mastica una hoja y se pone como cataplasma donde se haya 

sufrido una picadura de abeja, con esto baja la inflamación. 

Existen plantas y productos con diferentes propiedades y funciones, 

principalmente alimenticias, que se van perdiendo pero que han sido 

relevantes en nuestra infancia, tales como: 

Costomates, jaltomates y xixipines: se van perdiendo en el recuerdo 

de los tiempos, los navitos, el quelite amargo, el xocoquilitl.   



NUESTRA MEMORIA  

147 
 

Capultamal o tamales de capulín: primero se lavan los capulines, 

después se hierven con un poco de azúcar y canela, después de hervido 

se coloca en hojas de maíz y se le da la forma de tamal.  

Zanacoche: planta que cuya raíz se utilizaba y servía de jabón para 

lavar cobijas de lana de borrego, las cuales quedaban muy suavecitas.    

Asientos de pulque: servían como levadura para hacer pan y para 

seguir produciendo pulque. 

Hongo riñones: mi abuelito buscaba un hongo que se llamaba riñones, 

se encontraba en el monte, debajo de la tierra, tenía la forma de un frijol, 

probablemente es el hongo que hoy se le conoce como trufa. 

El hacha del cuajtlachane: el significado de un hachazo es cuando le 

pega el rayo a algún árbol en el bosque, porque el cuajtlachane en 

realidad es Tlaloc. 

Había un gusano: se encontraba en la tierra era de color como dorado 

y servía como alimento. 

Chapulines: tostados servían para la tos, igual que la yerba buena. 

Chivatitos: se limpian y solo las hojitas, sin la raíz, se agrega aguacate, 

jitomate, queso añejo en polvo, jugo de limón y sal al gusto. 

Xocoyoles: se preparan en quesadillas, un poco ácidos pero sabrosos. 

Vinagre Casero: se hacía agregando piloncillo, agua y dejándolo 

durante mucho tiempo en un frasco de vidrio, sirve para quitar lo 

morado por un golpe, cubre una función alimenticia y curativa. 

Desafortunadamente, hemos olvidado algunas funciones de las plantas 

y solo se recuerda el nombre. Como, el quelite de venado, 

nixtamalxochitl (planta medicinal que crece en los montes) y cuatezón 

(planta venenosa para los ganados). 

La escuela Morelos 

Las casas de antes que eran de adobe, que estaban aplanadas, las 

pintaban con esto: nopales recios picados, se hervían en un bote, 

después de que soltaba la baba el nopal, se colaba y se agregaba cal 

blanca y sal, y quien lo deseaba agregaba algún color; de esta forma se 

pintaban antes las casas de adobe. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

148 
 

Los adobes se hacían con tierra de barro, se le agregaba agua, ocoxal o 

zacatón picado y un poco de arena de la barranca para que no se 

partieran los adobes, todo esto se mezclaba bailando con los pies 

descalzos sobre el lodo, terminada la mezcla se iba echando en un 

molde o adobera, se hacían hilera para que se fueran secando. 

La primera escuela que hubo en las comunidades de Xalatlaco fue hecha 

de adobe y se llamó Escuela Rural Federal Mixta Morelos, este fue su 

primer nombre. 

Los señores que fueron delegados y realizaron los trámites en Toluca 

para que hubiera la escuela primaria en la comunidad de Morelos, 

fueron: el señor Sotero Espinoza, Paulino Ramírez y el señor Juan 

Monjardín. 

Los primeros maestros de esta escuela fueron Atenógenes Cinencio, que 

era de Capulhuac y después se casó aquí en Xalatlaco. La otra maestra 

fue Herminia Quiroz; únicamente había hasta el tercer grado de 

primaria. 

Roberta Monjardín Camacho fue una de las primeras alumnas que 

terminó hasta el tercer grado. También estaban Enedina Monjardín, 

Aurora Monjardín, posteriormente entraron la señora Micaela Sánchez, 

mamá de Constantino Monjardín, la señora Leonila Navarrete, Aurelia 

Monjardín Camacho, Octavio Monjardín, Manuela Ramírez, Tereso 

Ramírez, Gloria Campos Jiménez, quien platica que el maestro 

Atenógenes le pegaba, por eso dejó la escuela. Otros alumnos que ella 

recuerda son Daniel Camacho y Elpidio Camacho, hermanos de Juvenal 

Camacho.  

De la princesa Tecuichpo 

Hay una narración del anticuario Antonio García Cubas en su libro 

“Diccionario geográfico histórico y biográficos de los estados unidos 

mexicanos” escrito a principio del siglo XIX. Hay cimientos de 

edificios entre los cuales hoy se encuentra un pequeño cuarto que sirvió 

de oratorio a los habitantes de una miserable choza que ha sustituido al 

edificio que en otros tiempos fue la habitación de una hija y una 

concubina del Tlatoani: Moctezuma. Las paredes de este cuarto son de 



NUESTRA MEMORIA  

149 
 

piedra y las mochetas de la puerta tiene la forma de columnas toscanas 

a uno y otro lado de la puerta que mira al este hay dos claraboyas (ojos 

de buey) circulares las cuales están cubiertas con una losa que en su 

tallado representan figuras caprichosas.                                                                                                        

La claraboya del lado norte tiene la significación de Chicomoztoc. La 

del lado sur, en medio tiene el glifo de Venus. En Xalatlaco vivió 

Tezalco Tayhualcan o Teotlachco   hija de Totoquihuatzin II señor de 

Tlacopan, dicha señora fue esposa del Tlatoani Moctezuma.  

En la relación genealógica que mandó hacer el último esposo de María 

Isabel Tecuichpotzin de Moctezuma dice que Xalatlaco le pertenecía a 

ella por parte de su madre, lo mismo dice la historia de los mexicanos, 

ambos documentos escritos en el siglo XVI. 

A finales del siglo XV en uno de los viajes de Cristóbal Colón vino un 

español que cuando vivió en la nueva España procreó a 4 hijos y estos 

al mismo tiempo cuando ya tuvieron sus hijos pensaron en un apellido 

de abolengo, no el que tenía su padre, empezaron a meditar cuál sería y 

recordaron que su padre había trabajado en el castillo Pliego 

(actualmente el municipio Pliego está en Murcia España) algunos de los 

hijos tomaron el apellido Pliego, otros Del Pliego y otros Priego. 

En México este es el origen de este apellido y uno de sus descendientes 

se vino a casar en Xalatlaco en el siglo XVII que para manifestar su 

amor con la mujer que se casó mandó a hacer una virgen de Guadalupe 

con cara española, también trajo al señor Santiago (Este lo donó a una 

amante que tenía en Santiago Tilapa, que pertenece a Tianguistenco). 

Este lienzo de la virgen de Guadalupe mide 63 cm de ancho por 84 cm 

de largo, es una hermosa pintura de la virgen de Guadalupe con un 

rostro único (es posible que no exista otra virgen con un rostro tan 

bello). Cabe resaltar que en la parte inferior derecha tiene un signo alfa 

y en la parte superior derecha tiene los clavos de Cristo. Las manos de 

la virgen son idénticas a unas pinturas del siglo XVI de María Isabel 

Tecuichpotzin de Moctezuma que se encuentra en la iglesia de 

Chiconahutla, Ecatepec, Estado de México, allí mismo está la tumba de 



GRUPO TOQUILNAMIC 

150 
 

Leonor Moctezuma y cosa única del otro lado de esta pintura está el 

amor de su vida de Isabel que era su primo Cuauhtémoc.  

La virgen tiene un medallón con una cruz en el cuello, que significa  la 

vida eterna, el cabello suelto significa siempre virgen como una 

doncella (Ichpotzin), la cara es de una princesita de unos doce años, el 

pelo de conejo que tiene en las muñecas da a entender que estaba 

embarazada, el angelito que tiene abajo es un Yaotzin Cuahutli  

(guerrero venerable caballero águila), la corona es el copilli o corona 

real de la época prehispánica, los listones que cuelgan de sus manos son 

una alusión a la Coatlicue, donde se ve que está parada la virgen en 

náhuatl  clásico se dice  in  xictli in meztli apan, esto es en la ciudad que 

está en medio del  lago de la luna  que es la ciudad de México, los 

otomíes de Xaltocan le nombraban an bondo amandetzana. 

Las estrellas de la capa se dice que así estaban en 1531, los rayos del 

sol que está atrás en verdad son ipalnemohuani (El señor del cerca y del 

junto) para los criollos la virgen de Guadalupe era su orgullo y la 

representación de México Tenochtitlan, a parte la firma del pintor es la 

cara. 

Entonces, la casa donde se encuentra la virgen que es calle Morelos 

número 27 Barrio de San Francisco municipio de Xalatlaco, Estado de 

México, que es el mismo lugar donde nació y vivió la hija de 

Moctezuma, donde existe el ahuehuete histórico y donde se vino a casar 

el señor Pliego en el siglo XVII.  

 

Escrito de la autoría de Plácido Pliego Aragón, (conocido por la mayoría de 

familiares y compañeros de escuela como Leonel), cuyos hermanos son Dante, 

Héctor, Humberto, Lilia, Antonio y Nieves Pliego Aragón. Texto proporcionado por 

su primo Abel Aragón Monjardín. 

 

 

  



NUESTRA MEMORIA  

151 
 

Capítulo 8. Crónicas y semblanzas 

Angel Meza Jiménez  

Preámbulo    

Todos los pueblos de la redondez de la tierra tienen y cuentan su propia 

historia, desde la creación del universo hasta nuestros días han existido 

seres vivientes, (hombres, animales, plantas o alguna otra especie), que 

han dejado huella o testimonio de su existencia y de lo que les rodea. 

En el devenir de la historia, nuestros pueblos han establecido sus 

costumbres y tradiciones, las cuales ya existían desde antes que los 

españoles llegaran a estas tierras a destruir nuestra cultura, no teníamos 

espejos sino oro. Nuestro municipio es uno de los pueblos del Valle de 

Toluca de relevante importancia histórica, en la monografía del Profr. 

Donaciano Vargas Ordoñez, editada en 1998, (p. 67), se establece que 

en el año “1040, en los relatos de los Toltecas es mencionado Xalatlaco 

como pueblo antiguo”. Los sucesos que la historia registra son de gran 

trascendencia no solo para nuestra patria chica, sino también para gran 

parte de este esplendoroso valle. 

Historiadores, cantores, poetas y artesanos, han dejado su testimonio de 

este pueblo rebelde y noble, de sus vivencias e inspiración nos legaron 

su gran acerbo, descuidado por muchas generaciones xalatlaquenses, 

los poemas de nuestros ancestros estaban vinculados a los dioses de la 

naturaleza y sus cantos a los acontecimientos que se sucedían en el día 

a día de su existencia. 

Son muchos los hechos que deberían estar registrados en la historia de 

nuestro pueblo, sin embargo, en este breviario, solo se refieren algunas 

crónicas y se describen las semblanzas de algunos personajes (por 

cierto, muy pocos) que a nuestro juicio merecen ser recordados, sobre 

todo y principalmente, por los nuevos linajes xalatlaquenses. 

 

El Nombre de Xalatlaco… 

A menudo escucho a los jóvenes que al referir el nombre de nuestro 

municipio incorrectamente lo pronuncian como Jalatlaco, la 



GRUPO TOQUILNAMIC 

152 
 

generalidad de la gente así lo dice, lo grave es que a los niños se les 

transmite esa errónea pronunciación, no se asimila que el nombre 

correcto sea Xalatlaco, que su pronunciación debe obedecer al origen 

etimológico del lugar donde se haya ubicado el municipio. 

Todas las cosas evolucionan, actualmente, con la tecnología, la 

comunicación no tiene fronteras, se pueden conocer acontecimientos de 

cualquier parte del mundo en el mismo momento que suceden, la 

informática es ya la herramienta universal de la comunicación, aunque 

desde luego, en este siglo XXI, existen pueblos en la tierra con mucho 

atraso, que aún no saben lo que es una computadora, o comunidades 

alejadas que se encuentran casi en el abandono y sobreviven 

únicamente en el desconocimiento de la evolución humana.  

Refiero lo anterior porque lamentablemente debido al avance de la 

tecnología y comunicación, es que muchas cosas se han distorsionado 

de su sentido original, es el caso del nombre de Xalatlaco. A los jóvenes 

actualmente no les hemos inducido a la correcta pronunciación del 

nombre de este pueblo, y se ha llegado a desvirtuar que muchos lo 

refieren peyorativamente diciendo jalajais, como si se tratara del 

nombre o apodo de una mascota; lamentablemente los adultos no 

hacemos nada por corregir a nuestros hijos y enseñarles que el nombre 

de la tierra que nos vio nacer, es tan propio como el nuestro, como el de 

nuestros padres, nuestros abuelos o de nuestros hermanos. 

Quizá la mayoría de las actuales generaciones no conozca la 

procedencia del nombre de nuestro pueblo, por eso para ellos decir 

Jalatlaco, es tan común como decir taco, o refresco, empanada o 

discoteca, siendo que Xalatlaco es un pueblo con una gran historia y 

una etimología singular, la cual representa físicamente el lugar donde 

se ubica. Habré de compartirles que el nombre Xalatlaco, de acuerdo a 

la traducción oral de los abuelos del siglo pasado, proviene de cuatro 

palabras nauhatlacas o nahuas, o del idioma mexicano como ellos 

decían: Xalli, que significa arena, Atl, agua, Atlautli,  barranca y Co, 

lugar o sobre y; aunque algunos historiadores aseveran que la palabra 

significa en la gran barranca de arena, los abuelitos xalatlaquenses que 



NUESTRA MEMORIA  

153 
 

aún dominaban el idioma náhuatl y de los que lamentablemente ya 

muchos no existen, coincidían que el nombre de este pueblo significa: 

“lugar donde brota el agua sobre la arena, o con arena”, significado 

con el cual estoy totalmente de acuerdo, aunque el Profr. Donaciano 

Vargas Ordoñez, en la monografía del municipio (p. 13), considera que 

también puede ser correcto significarlo como “en la barranca de agua y 

arena”, “lugar donde hay agua y arena en la barranca” o, “lugar donde 

hay agua sobre la arena en la barranca”.  

El jeroglifico o símbolo del municipio se refirió en los códices Ozuna y 

Mendoza, que lo ubicaron en barranca entre cerros, percepción que 

quizás no fue errónea, pero de la que seguramente no fueron 

consultados los oriundos xalatlaquenses de esa época para darle el 

verdadero sentido a la significación del municipio. Lo cierto es que en 

todo nuestro territorio contamos con nacimientos acuíferos que 

sustentan nuestras vidas, en la cabecera municipal principalmente se 

encuentran los manantiales de La Canoa, Apapaxco, Yecapanteopa, 

Atlicanteopa, Agua de las Rosas y Atezcapa; pero en las comunidades 

también se cuenta con el vital líquido en los veneros de: 

Ixtlahuacansilva en Morelos, Pozoco en Tomasquillo, Tlaxipehualapa 

en Coexapa, pequeños veneros en Mezapa, lo mismo en El Águila; en 

algunos valles de nuestros montes Agua Grande, Agua Chica, La 

Cadena, Horno Viejo y Agua de Pájaros, por referir algunos. Por ello 

sostengo que el significado correcto del nombre de nuestro municipio 

es “lugar donde brota el agua sobre la arena o con arena”, como 

decían nuestros mayores y debe escribirse con X y no con J.  

El Diccionario de la lengua Náhuatl o Mexicano, (editado por Siglo 

XXI, sexta edición en español 1988, p. 761) refiere el nombre de este 

municipio como Xalatlahuco, y lo define como una “población del Valle 

de Toluca que fue conquistado por el monarca mexicano Axayacatl”, 

pero es correcto también, por su origen, decir Xalliatlahuco, expresión 

que se usaba por nuestros ancestros. 

Al referir que Xalatlaco es un pueblo con una gran historia, es porque 

aquí se han registrado hechos significativos en la vida del estado y del 



GRUPO TOQUILNAMIC 

154 
 

país, basta saber que en 1937 el Presidente Lázaro Cárdenas, visitó 

nuestro municipio para procurar la paz y tranquilidad, en razón del 

cruento brote de violencia del pueblo contra el ejército por la defensa 

que los xalatlaquenses hicieron de las aguas de manantiales que se 

destinaron al abastecimiento de los habitantes de Santiago 

Tianguistenco. Hasta 198657 no se tuvo ninguna aportación para 

beneficio de nuestro pueblo, por lo que en ese año se procuró el rescate 

de la administración de nuestro bien natural no renovable. Ante la 

negativa de Santiago Tianguistenco en 1987 se suspendió el 

abastecimiento del agua, cincuenta años después de habérsela llevado. 

En octubre de 1961, siendo presidente municipal el Dr. Andrés Ordoñez 

Rossano y Gobernador del Estado el Dr. Gustavo Baz Prada; el 

Presidente de México, Adolfo López Mateos, visita este municipio y se 

coloca la primera piedra del Centro Escolar Cuauhtémoc, inaugurado 

en 1966, hoy Escuela Primaria del mismo nombre,  a partir de entonces 

se genera la planeación para que seamos beneficiados con instituciones 

educativas y, en consecuencia en 1963 se crea la Escuela Secundaria 

por Cooperación No. 5, a la que me referiré en otra oportunidad con 

mayor detenimiento.    

Pero además como acontecimientos históricos, podemos referir que esta 

entrañable tierra, fue escenario de lo que se conoce en la historia de 

México como La Batalla de Xalatlaco, cuyo registro, el Profesor 

Donaciano Vargas Ordoñez, lo titula en su obra “Fin de la Guerra de 

Reforma con la Batalla de Xalatlaco, 1861”, en la que se lee, del 

Informe Oficial que el General Jesús González Ortega escribe al 

Ministro de Guerra y Marina en ese tiempo, General Ignacio Zaragoza, 

lo siguiente:  

[El combate duró tres horas y media, y se habría prolongado 

hasta el amanecer, si la noble intención de gloria no hubiera 

arrastrado al bravo Coronel Don Porfirio Díaz, Jefe de las 

Fuerzas de Oajaca y su valiente oficialidad, al atacar de frente a 

 
57 En 1986 se iniciaron las exhortaciones por escrito al ayuntamiento de Santiago 

Tianguistenco para convenir el aprovechamiento que tenían del manantial Yecapanteopa.  



NUESTRA MEMORIA  

155 
 

la parroquia y cementerio lo que dio por resultado que el 

enemigo abandonara esos puntos de donde era arrojado, 

dispersándose absolutamente a las tres de la mañana del 14 de 

agosto, hora en que daba a usted el parte respectivo que escribí 

en el propio cementerio de la parroquia de Jalatlaco, cuya torre 

fue destruida en la batalla, sobre una caja de guerra cuando aún 

no habían cesado los fuegos, en medio de los cadáveres de los 

bravos oajaqueños al mando del Coronel Don Porfirio Díaz”… 

“Márquez y Zuloaga perdieron más de tres mil hombres en la 

batalla de Jalatlaco. Las únicas cinco piezas de artillería que 

tenían, todo su armamento y parque quedaron en nuestro poder, 

ellos no salvaron ni una parada de cartuchos. Quedaron en 

nuestro poder cerca de trecientos prisioneros, no habiendo 

sufrido esta suerte los bandidos reaccionarios Galván y Perea 

como equivocadamente lo aseveré en mi primer parte]. (Legajo 

00003, del Parte Oficial, de fecha 22 de agosto de 1961, páginas 

93 y 94, citado en Vargas 1981).  

De esta referencia aún existe prueba física en las columnas del pórtico 

poniente de la parroquia del pueblo, que de la batalla recibieron los 

ataques con cañones que les dejaron desniveladas.  

Pudiera citar varios acontecimientos que dan importancia a nuestro 

municipio, los que se han registrado en algunas obras históricas 

editadas, sin embargo, el propósito de hoy es resaltar la importancia que 

significa el nombre y la pronunciación correcta de Xalatlaco, que con 

el tiempo se ha deformado, denigrando la imagen y el verdadero 

concepto del municipio, por la afectación colonial. Cierto es que, en la 

Ley Orgánica Municipal del Estado y Municipios, el nombre se escribía 

con J, lo cual obedece, creo yo, más que a la actualización de nuestra 

historia, al contagio de la deformación lingüística que padeció el pueblo 

mexicano, por la invasión española. Los hombres a quienes he 

consultado respecto del nombre y la pronunciación, reconocen que lo 

correcto es Xalatlaco. (la pronunciación es sencilla, como decir Xóchitl, 

Xochimilco, o Xonacatlán, solo que para nosotros es Xalatlaco). 



GRUPO TOQUILNAMIC 

156 
 

En agosto de 1985, después de una explicación sustentada en la historia 

y los hechos municipales, se hizo la propuesta a la Legislatura Local, a 

través del Ejecutivo del Estado, del cambio de la letra J por la X en el 

nombre del municipio, la cual fue aprobada en octubre de 1987, siendo 

Gobernador Constitucional del Estado, el Lic. Mario Ramón Beteta 

(vecino de nuestro municipio), en consecuencia, legalmente procede 

que reclamemos la pronunciación correcta del nombre de Xalatlaco y 

no Jalatlaco. Que enseñemos a nuestros hijos a valorar la historia de 

este pueblo, que cuidemos y dignifiquemos los prodigios que la 

naturaleza y nuestros ancestros nos han dejado. Que solicitemos a las 

instituciones educativas del municipio, instruyan a los alumnos con el 

nombre y la pronunciación correctos, nuestra historia no debe morir 

sino vivir por siempre, en todos los niños, en cada generación, en cada 

hombre y mujer, será la única historia que les podamos heredar. 

El Maestro Chano 

Las generaciones estudiantiles actuales, seguramente no les dice nada 

cuando alguien pudiera referirse al “Maestro Chano”, pero quienes son 

de las generaciones de los años 70 y 80, sabemos que Donaciano Vargas 

Ordoñez es todo un personaje en la vida educativa, social y política de 

Xalatlaco. Le identificábamos mejor por su seudónimo que por su 

nombre propio. 

Hombre precursor de tradiciones y costumbres de nuestros abuelos, 

muchos recordamos su labor como maestro de primaria en el Centro 

Escolar Cuauhtémoc, donde además fue subdirector de la institución. 

Eran otros tiempos, la época en que el juego de canicas era fundamental 

para la diversión de los alumnos de cualquier escuela primaria, o darse 

a la pinta para ir a los capulines de don Chente, Vicente Reyes, pariente 

de doña Juana Reyes, mujer famosa catalogada como revolucionaria, 

por quien se generó el zafarrancho de 1937. 

Desde los años cincuenta, igual del siglo pasado, y a su corta edad 

siendo nuestro municipio de características rurales, el Maestro Chano 

fue alfabetizador honorifico de campesinos y amas de casa, 

circunstancia que le indujo a prepararse para ser mentor de la 



NUESTRA MEMORIA  

157 
 

educación, además de haber sido también instructor del Servicio Militar 

Nacional por 11 años y, en razón de que muchos de los reclutas no 

sabían leer ni escribir, alfabetizó a 140 conscriptos. 

En el periodo del presidente municipal Dr. Andrés Ordoñez Rossano, 

1961-1963, organizó el Ejercito del Trabajo, bastión fundamental para 

la construcción de varias obras, entre las que destaca la hoy Escuela 

Primaria Cuauhtémoc, inaugurado en 1966, siendo presidente 

municipal el C. Aurelio Noyola Dávila, y con la integración de un 

Comité de Obras, encabezado por los ciudadanos José Mejía Campos, 

Gerardo Rodríguez y Félix Lorenzana. Además, precursor de la Escuela 

Secundaria por Cooperación No. 5, Dr. Gustavo Baz Prada, hoy Escuela 

Secundaria Técnica Industrial (ESTI 50), cuyo patronato estuvo 

integrado por los señores Quintín Manzanares Patiño, Amado Quiroz 

Saldaña, Narciso Reza, Samuel Avelino, José Vara y Clicerio Galindo, 

hombres apasionados por el progreso educativo del municipio. 

Ferviente precursor para la creación del Centro de Bachillerato 

Tecnológico Agropecuario (CBTA 96), a finales de los años 70 del siglo 

pasado, siendo presidente municipal Abraham Carrasco Pliego, con el 

apoyo del Lic. Mario Ramón Beteta, en aquel tiempo Director de Banco 

Somex.  

El Maestro Chano procuró siempre que el nivel educativo en las 

escuelas del municipio se mantuviera en buenas posiciones a nivel 

regional y estatal. Gustaba mucho de preparar a los grupos participantes 

en concursos de canto que se organizaban regionalmente, aún cuando 

no se obtuvieran primeros lugares, era interesante participar y convivir 

con alumnos de escuelas de otros municipios. Al maestro le satisfacía 

presentar su grupo participante, en alguna ocasión preparó a Nohemí 

Fernández, quien fue Directora de la Escuela Primaria de la comunidad 

Tejocotes, para que cantara en Náhuatl, que generalmente se dice 

mexicano, logrando generar una participación innovadora en canto, 

también es promotor de nuestro idioma que hoy casi ha desaparecido, y 

que era lo que distinguía a nuestro pueblo de otros de este valle. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

158 
 

Impulsor de nuestras fiestas y costumbres, promovió la danza de los 

Tlaxinques, (o tejamanileros), singular en la festividad patronal de San 

Juan Bautista, la cual presentó en varios espacios educativos y 

televisivos, participando incluso en otros Estados de la República, lo 

que le mereció el reconocimiento estatal de autoridades educativas y 

civiles. 

Amante y defensor de la historia de nuestro pueblo, ciudadano 

aguerrido en la defensa de los bienes comunales que estaban en litigio 

con el Ajusco. Agua grande, Cantimplora, Tres Cruces, Agua de 

Pájaros, por decir de algunos parajes que pisaron sus pies y a pecho 

abierto escucharon su voz, defendiendo lo que muchos no lograron 

hacer. Y el llano de El Capulín, donde pugnó porque al Centro de 

Bachillerato Tecnológico 96, se le otorgaran terrenos para sus prácticas. 

Seguramente Media Luna y Tuxtepec también le vieron recorrer sus 

mojoneras o linderos.   

Escritor desde la época del ex gobernador del Estado, Profr. Carlos 

Hank González a quien, me consta, en buena parte de su vida le guardó 

respeto y aprecio. Se oficializó como Cronista Municipal, aunque su 

primera publicación se hizo sin el respaldo de alguna institución oficial. 

Recuerdo que su hermano, el Profr. Pedro, coadyuvó con él para 

mecanografiar su primera publicación en la Escuela Secundaria Dr. 

Gustavo Baz, de la que era Director.  

La Monografía de Xalatlaco se publicó en 1998 por el Instituto 

Mexiquense de Cultura, lo que le generó la oportunidad de impartir 

conferencias y llevar su conocimiento sobre la historia de nuestro 

pueblo, a los 125 municipios de nuestra entidad y a varios Estados de 

la República, así como algunas naciones extranjeras entre las que 

destacan Cuba, Guatemala y Estados Unidos. Cotidianamente procura 

la actualización de los datos e información general, es de suma 

importancia histórica esta obra. Además, su pasión por nuestras raíces, 

le convirtieron, por más de cuarenta años, en investigador de campo, de 

archivo y bibliográfico, de nuestra lengua original, el náhuatl o 

mexicano.  



NUESTRA MEMORIA  

159 
 

En el ámbito político, nunca supe que tuviera el propósito de ser 

Presidente Municipal, que seguramente lo merecía, pero se dice que el 

que no habla ni Dios lo oye. Sin embargo, incondicionalmente colaboró 

con algunos gobiernos municipales, como en las administraciones de 

Abraham Carrasco Pliego (1976-1978), Juan José Quiroz González 

(1979-1981) y Antonio García Galindo (1988-1990), principalmente; 

aunque siempre ha estado dispuesto a colaborar en lo que las 

autoridades municipales le soliciten, sobre todo tratándose de hacer lo 

que a él le gusta, transmitir sus conocimientos históricos y culturales, 

en beneficio de su comunidad.  

En la Administración que presidió Antonio García Galindo, promovió 

la instalación del Salón de Presidentes Municipales, el cual inauguró el 

Lic. Mario Ramón Beteta en 1988, siendo gobernador del Estado, a 

quien también le guardó un afecto singular. Iniciador de la 

organización, con el apoyo y participación de varios ciudadanos 

xalatlaquenses y del Ayuntamiento en funciones, de la Primera muestra 

Agropecuaria, Artesanal, Industrial y Gastronómica, igual en 1988, que 

derivó en la Feria Estatal del Ovino en 1989.   

Personaje de gran relevancia en el municipio y polémico, admirador del 

hijo de Tata Lázaro, que, con la creación del Partido de la Revolución 

Democrática, se adhiere al proyecto del Ing. Cuauhtémoc Cárdenas 

Solórzano, principal creador del PRD nacional, que contendió a la 

primer Magistratura del país con Carlos Salinas de Gortari, quien 

finalmente, sucedió en la silla presidencial a De la Madrid Hurtado.  

En la jornada de su vida, ha procurado sembrar en las generaciones de 

Xalatlaco, el interés y, diría incluso, el amor por la historia de su pueblo 

y su gente. En su peregrinar por diferentes Estados de la República y 

algunos países de Centroamérica, ha afianzado en su ser, el 

inquebrantable quehacer de investigador histórico del municipio, 

persuadido por la atractiva acción de escudriñar las diferentes etapas y 

acontecimientos que han dado a esta tierra un lugar de privilegio en la 

vida nacional, así se percibe en su libro “Fin de la Guerra de Reforma 

con la Batalla de Xalatlaco, 1861”.   



GRUPO TOQUILNAMIC 

160 
 

A su avanzada edad, con algunas enfermedades a cuestas, con voz 

pausada pero dinámica aún, rostro cansado pero entusiasta, con una 

memoria muy lúcida, se complace estar en medio de los libros que le 

han generado todo el conocimiento almacenado en su haber. Allí se 

vislumbran los reconocimientos que diferentes instancias de gobierno 

de este y otros Estados, le han otorgado, ellos son muestra de las 

aportaciones que ha hecho para la historia no solo de este pueblo sino 

además del Estado y de México. 

Foto: Maestro Chano 

 
Fuente: Archivo personal de Patiño, 2021 

Hombre de buena madera, como la de sus padres, Donaciano Vargas 

Briceño y Florentina Ordoñez Villanueva, quienes vivieron a plenitud 

la Revolución Mexicana. Ojalá despertáramos en las generaciones 

nuevas, interés por conocer a hombres que, como el Maestro Chano, 

han dedicado gran parte de su vida a entregar lo mejor de sí mismos a 

su patria, pues hoy necesitamos fortalecer los valores esenciales de toda 

sociedad, para vivir con un verdadero bienestar social. Para saber vivir, 

necesitamos conocer nuestro pasado, valorar el presente y prever para 

el futuro. 

 



NUESTRA MEMORIA  

161 
 

Andrés García Díaz y Radio Xalatlaco 

Este es… Radio Jalatlaco. El timbre de su voz era sutil, quizá suave, 

como temerosa, como si se apenara, imaginándose que lo verían 

quienes le escucharan a través de su radio receptor; su nombre Andrés 

García, hombre pequeño de estatura, pero grande por su creatividad. 

Radio Jalatlaco… así decía él cuando se refería a su transmisora, 

seguida su voz de música de cualquier género.  

Algunos le bautizaron como Radio Pelucho. Lo cierto es que para 

Xalatlaco era un privilegio contar con una estación de radio en banda 

de Amplitud Modulada. Su constructor, Andrés García, era un técnico 

en radio nacido en este municipio, que tuvo la osadía de tomar un 

espacio en las ondas transmisoras de telecomunicaciones, -sin permiso 

legal alguno, porque él era técnico y no abogado-, para dar a conocer 

en los contornos de su municipio, que también existe el ingenio y la 

creatividad en nuestra gente.  

Mi primera visita le causó desconcierto, no me conocía y lo único que 

pude inspirarle de momento, fue desconfianza. ¿Qué quieres?, me 

cuestionó cabizbajo, con voz pausada, como si no fuera suyo ese 

espacio. Mientras escuchábamos en su estación la música que a él le 

gustaba, le expliqué el motivo de mi visita. Que me diera la oportunidad 

de participar con él en la transmisión de su programa. A decir verdad, 

no contaba con ninguna programación. Inicialmente transmitía los 

viernes, sábados y domingos de 4 de la tarde a 8 de la noche.   

Con recelo y desconfianza, después de un largo dialogo aceptó 

integrarme a su estación de radio. De manera informal estructuramos la 

transmisión de tres espacios principalmente: Amanecer Provinciano, de 

6 a 8. Despertar infantil de 8 a 9 y música de balada de 9 a 10 de la 

mañana. Esta programación se transmitía únicamente sábados y 

domingos, por lo que procuramos hacer amena la programación con 

algunos comentarios culturales. 

Ahora iniciábamos la programación con un lema: “aquí, donde brota el 

agua que alimenta nuestros cuerpos, nace la música que alimenta 

nuestras almas, esta es RADIO XALATLACO”. Le causó curiosidad y 



GRUPO TOQUILNAMIC 

162 
 

risa el lema, le gustó y aceptó las sugerencias de transmisión. La 

cobertura de la señal abarcaba un perímetro de 8 kilómetros a la 

redonda, era escuchada en Tianguistenco, Capulhuac, Texcalyacac, 

Santa Cruz Atizapan, Almoloya del Río e incluso Atlapulco.  

Andrés García Díaz, nombre completo del ingenioso constructor de 

Radio Xalatlaco, aceptó ser integrante del Grupo Experimental 

Artístico, (GEA), el cual, a falta de Casa de Cultura en el municipio, 

tenía como objetivo impartir algunas actividades artísticas: Danza, 

Música, Teatro, Poesía y Pintura. Ahora el GEA contaba con un medio 

de difusión efectivo, desde el cual también se hacía promoción a la 

biblioteca pública Otilio E. Montaño, años después convertida en la 

actual Biblioteca Municipal. 

Nuestro amigo Sony, como le decíamos a Andrés, por la identificación 

que él tenía con los aparatos electrónicos de esa marca, nos contagiaba 

su peculiar alegría, su sencillez nos dio la confianza que al principio nos 

negaba. El flaco, decía al referirse a Sergio, es bien chistoso, habla bien 

rápido y no se le entiende. Su peculiar forma de comunicarse era de 

envidia, concreto, preciso y claro, sin andarse por las ramas, decía las 

cosas como las pensaba y las sentía. 

Le pareció buena idea invitar a la hora infantil a dos niñas, Celizet y 

Erika, que participaran en el programa, pero no fue de su agrado cuando 

un comerciante adinerado quiso que le anunciara sus negocios, solo 

dijo… yo no sé, hable con este, refiriéndose a mí, con billete en mano 

el comerciante se alejó, quizá enfurecido por la negativa que 

expresamos Sergio y yo. 

Eran finales de los años 70 y principios de los 80, una época bonita y 

productiva. Quienes afortunadamente estuvimos cerca de Andrés, 

vivimos experiencias inolvidables. Se pudo transmitir por radio la 

presentación de dos artistas de primer nivel, Chava Flores y Amparo 

Ochoa, dos cantores del pueblo, el primero, Salvador Flores, fue 

también el mejor cronista-compositor del Distrito Federal, nacido en 

Tacuba donde vivió toda su vida; Amparo, trovadora inigualable, voz 

de privilegio, angelical. Además, el Grupo COHIUE, de música 



NUESTRA MEMORIA  

163 
 

Folklórica Latinoamericana. Cuando visitaron la cabina desde donde se 

transmitía, les sorprendió la creatividad de Andrés. Fue día de Fiesta en 

Xalatlaco. 

Todo parecía marchar bien, hasta que un día, Sergio me buscó con 

insistencia, la estación de radio fue detectada por personal de la 

Dirección de Telecomunicaciones y se habían llevado los aparatos con 

que se transmitía: un tornamesa viejo, una bocina de radio que servía 

de micrófono, un antiguo regulador de corriente de energía, dejaron 

discos y antena aérea de televisión con la que se trasmitía. Pero también 

dejaron los inspectores de Telecomunicaciones, la amenaza de regresar 

con una orden de embargo de los bienes propiedad de Andrés, por haber 

infringido la ley, al no contar con el permiso respectivo para operar una 

estación de radio. 

Buscamos apoyo del Dr. Gustavo Baz Prada, (en esos años Senador de 

la Republica por el Estado de México y Director Vitalicio del Hospital 

de Jesús, en el Distrito Federal), nos recomendó con el Director de 

Telecomunicaciones en ese tiempo, por fortuna valió la pena ser amigos 

del Doctor y nada de los bienes de Andrés y sus papás se confiscaron. 

Quedó allí la hermosa experiencia de haber contado en Xalatlaco con 

una estación de radio, bien que ningún otro municipio de la región había 

tenido. Andrés, el sony para los amigos, hizo con muy poco, lo que 

muchos no hemos logrado hacer, que la voz de los xalatlaquenses, por 

la creatividad de uno de ellos, no tuviera más fronteras que la de sus 

propios pensamientos. Andrés mereció el reconocimiento público en la 

columna de un diario capitalino (Diario Ovaciones) y en un programa 

radiofónico, de una de las mejores escritoras de nuestro país, Ángeles 

Mastreta.  

Muchos no lo conocieron, la mayoría del pueblo no supo de él, el Siglo 

XX le vio nacer en esta noble tierra, y en este pueblo rebelde falleció 

joven, en los primeros años del siglo XXI, quizá con alegría por hacer 

alegre un tiempo a los hombres de su patria chica, o tal vez triste, 

hundido en el umbral de pesadumbres y desconciertos, o bien, aferrado 

a la idea de que en el futuro alguien pudiera completar su anhelo, “que 



GRUPO TOQUILNAMIC 

164 
 

Xalatlaco tenga una estación de radio, con todo el equipamiento y los 

papeles, (requisitos legales), para que no lo espante la ley”. 

 

Don Erasmo (“El Cuetero”)  

Lo conocí cuando yo tenía apenas unos ocho o diez años de edad, la 

mayoría de ciudadanos y amigos le hablaban por su apodo más que por 

su nombre, su mote respondía a la actividad laboral que realizaba, la 

fabricación o elaboración de Cohetes pirotécnicos, labor que aprendió 

desde su niñez junto a su señor padre Don Francisco Rodríguez Miranda 

y su señora madre doña Cándida Ordoñez Flores, por eso desde su 

juventud le conocimos como “El Cuetero”.   

Desde los ocho años, según recuerda Don Erasmo Rodríguez Ordoñez, 

sus padres lo incursionaron en la actividad o negocio de la pirotecnia, 

le encargaban el viaje para la entrega del producto a las comunidades 

de los municipios aledaños, “en ese tiempo no se tenía aún el medio de 

transporte como el que hoy tenemos, lo teníamos que llevar a lomo de 

animal o bien cuando no era mucha la carga a nuestro lomo”, dice Don 

Erasmo.   

Entre las comunidades que más frecuentemente le encargaba su papá 

entregar el pedido eran Atlapulco, Almaya, Victoria, San Pedro 

Tlatizapán, donde generalmente lo hacía en solitario, hasta la época de 

su mocedad y tratándose de carga o pedido pequeño, cuando el pedido 

era más grande entonces lo acompañaba alguien más, y si se trataba de 

una quema de los famosos castillos y toritos, entonces tenía que hacerlo 

directamente su papá y él le ayudaba. 

A la edad de 20 años contrajo matrimonio con Trinidad Sánchez 

Noyola, con quien procreó siete hijos: Fernando, Rigoberto, Rogelio, 

Marisela, Tonatihu, Ahuizotl y Guadalupe, hoy día las mujeres 

dedicadas al hogar y los varones al campo y/o al comercio. 

La actividad pirotécnica se convirtió entonces en el medio de 

subsistencia familiar; el buen trabajo, su formalidad y responsabilidad 

en la entrega de los pedidos, fueron su carta de presentación en los 

municipios circunvecinos, con frecuencia le buscaron de Calimaya, 



NUESTRA MEMORIA  

165 
 

Mexicaltzingo, Metepec, Chapultepec, Tenango y San Antonio la Isla, 

donde no solo le contrataban por los cuetes sino además le solicitaban 

los castillos, toritos, las bombas de luz y trueno, y todo producto 

pirotécnico que él solía fabricar. 

Su fama trascendió a algunos municipios del Estado de Morelos, 

principalmente Ahuacatitlán, Jiutepec y Tepotztlán, desde donde venían 

a buscarlo para contratarle la producción a la que se dedicaba, en alguna 

ocasión, al parecer fue en el año 1959, en la celebración de navidad 

quemó 110 toritos, la cual duró desde las 11 de la noche hasta las 7 de 

la mañana del día siguiente. Igual rememora sus participaciones 

laborales en la comunidad de El Capulín”, donde resultaba ser toda una 

gran fiesta la quema de castillos y toritos.  

Para desfortuna familiar, en 1980 sufre las consecuencias de riesgo de 

este arduo trabajo, la explosión de su materia prima que guardaba en su 

domicilio puso en riesgo la integridad personal de uno de sus hijos, al 

que le fueron amputadas ambas manos y a otro le resultaron 

quemaduras en rostro y manos, “Dios es grande porque mis hijos siguen 

con vida y ahora en apoyo de mi”,- con gratitud al mismo tiempo que 

con melancólica voz, dice Don Erasmo-, recordando también que dos 

años después un barril, igual con pólvora, tronó en la casa de su Señor 

padre.     

Estos incidentes le obligaron a instalar un modesto taller alejado del 

núcleo poblacional, en la comunidad de Coxto, donde con mayor 

tranquilidad podía realizar esta labor que por la mayor parte de sus años, 

ha sido la forma de “ganarse el pan de cada día”, y dar a conocer a 

Xalatlaco con esta riesgosa, humilde y orgullosa vocación, que 

únicamente el mayor de sus hijos con su descendencia, han decidido 

continuar. 

Pero “Don Eras”, como nos ha permitido a algunos amigos le digamos, 

aparte de esta emblemática actividad, ha desarrollado otras actividades 

inherentes a su espíritu juvenil y deportista, incursionando en el futbol, 

ciclismo, box, incluso como locutor. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

166 
 

En sus buenos años juveniles, formó parte del equipo León, con el cual 

orgullosamente refiere obtuvieron tres campeonatos, recuerda que 

algunos de sus compañeros de equipo fueron Luis Dávila, Felipe 

Aguirre del D.F., Carlos Gutiérrez, Esteban Jiménez (catano), entre 

otros, con quienes integraron un férreo equipo de balompié. Pero 

además formó parte del equipo Toluca, en el que fue participe de haber 

obtenido solamente un campeonato de liga, al lado de Manuel y Agustín 

Vara, igual hombres fuertes y decididos a la hora de pegarle al balón. 

Integrante además en los equipos Independencia, Campesinos y el 

Olimpia, en el que, dice, hizo muy buena amistad con la familia 

Samaniego, “todos muy unidos”. 

Su dedicación, experiencia y pasión por el futbol fueron factores 

determinantes para que en 1997 lo designaran como entrenador de la 

selección de futbol de Xalatlaco, para participar en un torneo regional, 

en el que compitieron Sta. Cruz Atizapán, Capulhuac, Texcalyacac, 

Ocoyoacac,Tianguistenco y Xalatlaco, entre los que recuerda, y del que 

obtuvieron el primer lugar, jugando la final y coronándose campeones 

ante la selección de Santiago Tianguistenco, partido en el que jugadores 

como “los Chayines, el Morris, el Tornis, el Confianza, entregaban 

todo; les gustaba sudar la camiseta”.  

Pero igual, a don Erasmo, tanto le apasionó este deporte, que, tratándose 

de partidos importantes, sobre todo de jugar la final, aunque estuviera 

enfermo, así se presentaba en la cancha para demostrar su amor, entrega 

y lealtad al futbol.  

Otro deporte que fue de su devoción, fue el ciclismo, le nació el deseo 

de participar en las peregrinaciones ciclistas a San Juan de los Lagos, 

Jalisco, lo que le indujo a ser organizador del contingente de Xalatlaco, 

apoyado por Moisés (El Güero Pichardo), Conrado Olivares, 

Crisóstomo Díaz, Luis Díaz, quienes lo hacían por “devoción y amor a 

la camiseta”, pues en ese tiempo nada se percibía por la organización, 

ni se tenía apoyo del Ayuntamiento en turno, no había medallas, y los 

reconocimientos más que materiales eran morales. 



NUESTRA MEMORIA  

167 
 

Se enlistaba en las competencias del circuito Sanjuanero, cuya ruta 

abarcaba las localidades de Santiago Tianguistenco, Gualupita, Tilapa, 

la Magdalena de los Reyes y Xalatlaco, recuerda que en una de sus 

participaciones, siendo presidente municipal de Xalatlaco Luis Dávila 

Lara, en su trayecto por Tilapa sentía que sus piernas le fallaban, sintió 

desfallecer, pero su espíritu de buen competidor y el ánimo de sus 

seguidores le fortalecieron y pudo continuar, el sacrificio y buen 

resultado le valió el Reconocimiento de su Presidente Municipal.  

A sus escasos 16 años de edad también sintió el deseo jovial de ponerse 

los guantes boxísticos, quienes le conocían admiraban su peculiar forma 

de ser, sencillo, franco, amigo y humilde, honesto siempre, hasta en tirar 

golpes con el guante.  El señor Dionicio Mendoza, de Santiago Tilapa, 

le ofreció pagarle sus entrenamientos para convertirse en un boxeador 

profesional, lo que, por cuestiones familiares y personales 

lamentablemente no pudo aceptar.   

Recuerda que algunos de sus contrincantes del ring fueron el Venado, 

Pedro González, el Rayo; Chucho Plata, Chamaco Linares, con quienes 

en ese tiempo obtuvo el triunfo y la orgullosa paga de $50.00 (cincuenta 

pesos) por pelea. Con Tomás González le ofrecieron y programaron una 

pelea que nunca se llevó a cabo por negativa de su contendiente.   

Con toda la experiencia adquirida en este golpeador deporte y con los 

ánimos que fluye en sus venas, después se convirtió en el entrenador de 

los hermanos Juan y Carmelo Negrete, quienes resultaron buenos 

pugilistas, dignos de buen entrenador. Igual como entrenador de 

atletismo de su nieta Heidi Rodríguez Aguilar, con quien, en 1997, en 

una competencia regional obtuvo el primer y segundo lugar. 

Algunos contemporáneos que le conocimos en su juventud, le 

recordamos igual como cronista boxístico, pero también cronista de 

futbol, animador en caravanas artísticas patronales.  

Teniendo todas estas cualidades que la vida le otorgó a Don Eras, no 

podía faltar la parte esencial del ser humano, participar en religión y 

política. Igual en su juventud, movido por el deseo de ver a su pueblo 

progresar, se involucró en actividades sociales, políticas y religiosas, se 



GRUPO TOQUILNAMIC 

168 
 

integraba en las mayordomías de su barrio, en la organización de 

caravanas artísticas para brindar al público espectáculos con artistas de 

la talla de Antonio Aguilar, Lucha Villa, Miguel Aceves Mejía, El 

Charro Avitia, principalmente en la festividad de San Agustín; 

asimismo en las regidurías de la parroquia de la Asunción, y 

mayordomías de la iglesia de Santa Teresa de Jesús.    

A finales de los años sesenta del siglo pasado, participó como Primer 

Regidor del Ayuntamiento presidido por Ezequías Mejía Cervantes, a 

partir de entonces su intervención en política siempre fue destacada, 

hombre cuya voz y opinión era escuchada en su barrio y en el entorno 

donde participaba activamente. Lo recuerdo participando con su actitud 

siempre alegre y firme, en el plebiscito de 1981, proponiendo al Profr. 

Honorato Ortiz Garibay, para ser candidato a la presidencia municipal 

de Xalatlaco, y después, ya en funciones el profesor, siendo su asesor y 

guía en temas relevantes para el municipio. No dudo, que con su 

abundante experiencia haya también orientado a otros presidentes 

municipales. Además, los órganos y autoridades electorales del Estado, 

durante algunos procesos le dieron la confianza para fungir como 

presidente de la Comisión Municipal Electoral. Se decía: “Siempre 

orgulloso de ser priista”, vocación, dedicación y amor a su partido. 

Buenos resultados. 

En 1986, tomó la iniciativa y promovió la construcción del Sistema de 

Agua Coxto, para la Comunidad, obra de relevante y significativa 

trascendencia que hoy abastece del vital líquido a más de 450 familias 

del barrio de San Agustín, y de la que pocos usuarios y familias conocen 

del iniciador de este beneficio social.  

Sin duda, hablar de Erasmo Rodríguez Ordoñez, (El Cuetero), es 

referirse a todo un personaje xalatlaquense, hombre cabal, prudente, de 

buena cepa, humilde y de noble corazón, principios y valores 

excepcionales, que puede ser ejemplo para muchas generaciones, pues 

contribuyó al progreso y engrandecimiento de este histórico pueblo.  

 



NUESTRA MEMORIA  

169 
 

Don Goyito 

No hubo, no hay, y creo no habrá, otra figura fina como la del gran 

hombre dominador de la flauta y el tamborcito, instrumentos 

emblemáticos en una de las danzas tradicionales de este pintoresco 

pueblo, la Danza de “Los Lobitos”, la cual participaba en la feria 

tradicional y patronal del 24 de junio para festejar a San Juan Bautista.  

Don Goyito, así le conocíamos generalmente a Don Gregorio García 

Díaz, en su diminuta estatura se escondía la grandeza de su humildad, 

oriundo de la comunidad de San Juan Tomasquillo, de tés mestiza, -y 

quizá más aborigen que mestiza-, respirar profundo, sobre todo cuando 

la espiral grisácea de su peculiar y humeante cigarrillo invadía su 

entorno; su voz sutil, suave, imitando quizá a las aves de los montes  

por donde él deambuló desde su niñez, o quizá a esa singular flauta con 

la que en esos días feriados demostraba su habilidad en la doma de los 

salvajes animales que participaban en la danza de la que él se sentía 

orgulloso instruir.  

Escucharle interpretar y quizá más que eso, dominar las melodías de la 

danza autóctona, era gozarse el corazón y fortalecerse el espíritu 

indomable de todo buen xalatlaquense conocedor de la singular manada 

de danzantes. Seguramente cuando interpretaba el Son de la Toreada, 

era el momento cúspide de la danza pues significaba la persecución que 

hacían los cazadores al Tigre, el cual aun con su valerosa felonía era 

asolado por el gervasio que le perseguía, dando tumbos y maromas 

hasta caer totalmente dominado.      

Por cierto, la interpretación majestuosa de Don Goyito en el Son La 

Toreada, forma parte del disco Fiesta en Xalatlaco, Música de los 

Nahuas del Estado de México, resultado del trabajo de compilación y 

selección de la música de las danzas y tradiciones de nuestro pueblo, 

realizado por integrantes de Toquilnamic y editado, en 1987, en 

coproducción, con el Instituto Nacional de Antropología e Historia 

INAH, y el apoyo de las autoridades municipales de ese tiempo.        

Pero Don Goyito era además quien inyectaba entusiasmo a los 

organizadores y participantes en la celebración patronal, nunca le 



GRUPO TOQUILNAMIC 

170 
 

conocí un gesto de enojo o de resentimiento, quizá los de su estirpe 

noble, nunca le dieron la oportunidad de proliferar alguna expresión 

ofensiva en contra de alguien, mucho menos desear el mal al prójimo o 

semejante alguno. 

Foto: Don Gregorio García Diaz y atrás Don Eligio Ordoñez 

 
Fuente: Archivo personal Ángel Meza, 1987 

Debido a su exclusividad en el conocimiento y la organización de la 

danza de Lobitos, fue motivo de visitas de catedráticos y estudiantes de 

la Universidad Iberoamericana, así como fuente de investigación de 

estudiantes y catedráticos de Antropología de la Universidad Autónoma 

del Estado de México, de la Escuela Nacional de Antropología e 

Historia, y muchas más, seguramente protagonista de algún título de 

tesis en varios casos. Así se muestra en la obra “Graniceros, 

Cosmovisión y Meteorología Indígena de Mesoamérica”. En los 

trabajos de Soledad González Montes “Pensamiento y Ritual de los 

Ahuizotes de Xalatlaco, en el Valle de Toluca”; y Carlos Bravo 

Marentes “Iniciación por el rayo en Xalatlaco, Estado de Mexico” una 

coedición entre El Colegio Mexiquense A.C. y el Instituto de 



NUESTRA MEMORIA  

171 
 

Investigaciones Históricas de la UNAM, cuya primera reimpresión es 

de 2003.     

Este singular dominio de la música autóctona de la danza, motivó al 

ayuntamiento de Xalatlaco en 1987, una vez instituido el Premio 

Municipal a la Participación Ciudadana, a entregarle un reconocimiento 

presea (chapeada en oro), por su valiosa aportación, a la cultura y las 

tradiciones xalatlaquenses, la cual sus hijos aún conservan. 

Pero la personalidad de Don Goyito no solo fue motivo de 

reconocimiento municipal, su mestiza imagen de origen nahua, fue 

conocida a nivel nacional, cuando el diario citadino La Jornada, la 

publicó en el mes de septiembre del año 2003, con la cual el reportero 

José Carlo González, de ese medio informativo, ganó el concurso de 

fotografía en la categoría blanco y negro digital, su rostro apareció en 

la portada del diario, con el cual el autor de la fotografía ganó el primer 

lugar en ese año, esa imagen, quizá emblemática, me hace recordar a 

los bohemios del brindis nostálgico, en el que Arturo, el de noble 

corazón, brinda por su “madre ausente”, pues el humo de su cigarrillo, 

casi en bocanada, en espiral se eleva al cielo. Igual a Jacinto Cenobio 

que a la muerte de su amada huye de su pueblo para perderse en la gran 

ciudad, en la capital, y ante la negativa de regresar al pueblo, su ahijado, 

el que lo fue a buscar, “enciende un recuerdo y se lo va fumando”…   

Y lo del humo de su cigarrillo, es motivo para recordar que en su haber 

y quehacer laboral, quizá antes de dedicarse completamente al dominio 

de la música de la danza de los Lobitos, en una etapa de su vida, igual 

se dedicó a la producción de carbón, es decir, como antes se decía: era 

carbonerito; seguramente los parajes de Tlaxipehualapa, el Rincón, el 

Yete, o el cerro negro, le concedieron tomar de su riqueza forestal para 

obtener el pan de cada día y sustentar así a su amada familia.   

Parte sustancial de la vida de este gran hombre fue su actividad como 

ahuizote, que, de acuerdo a la historia oral de este pueblo rebelde y 

noble, se trata de hombres, y aunque las menos también mujeres, que 

les pegó el rayo y sobreviven a ese golpe. La naturaleza les dota 

entonces de ciertos poderes o cualidades para poder curar algún tipo de 



GRUPO TOQUILNAMIC 

172 
 

males, sobre todo de aires. Pero, principalmente, y es el caso de Don 

Goyito, algunos se les dota de poderes para contener ciertos fenómenos 

naturales, las lluvias que pudieran dañar la siembra, desviar las famosas 

colas de agua cuando son identificadas a tiempo, curar a quienes les ha 

pegado el rayo para que pasen a formar parte del grupo de ahuizotes. 

En su etapa gloriosa, él comandó a algunos ahuizotes del pueblo. 

Don Goyito, hombre de buen nombre, Gregorio, vigilante, vigilando 

siempre que Los Lobitos, fuera danza singular en las festividades 

patronales, que las nuevas costumbres no contaminaran su originalidad, 

que su música permaneciera auténtica. Y, por cierto, de su flauta y 

tamborcito (porque era pequeño), debería hacérseles un nicho donde 

resguardarse.  

Vigilante de los fenómenos meteorológicos para actuar en el momento 

preciso, de acuerdo con la necesidad de defensa de algún vendaval. Y 

aunque como el reconocía, “nunca haber ido a la escuela”, no fue 

motivo que impidiera dejar su propio legado a las tradiciones y la 

cultura de este pueblo con historia; además sus conocimientos y 

sabiduría quedaron escritos, para siempre, en los trabajos de 

investigadores universitarios como los referidos anteriormente: Carlos 

Bravo Marentes y la amiga de Xalatlaco, Soledad González Montes. 

 

El Profr. Quintín 

La comunidad Morelos, en antaño se distinguió por ser centro de las 

otras rancherías de la parte alta del municipio de Xalatlaco. Cruz Larga 

pertenecía a esa comunidad hasta 1987, año en que se le otorgó su 

independencia de esa ranchería. Era la única comunidad que se 

significaba por contar con delegación municipal, la cual se erigía en una 

construcción de adobe, de la que hoy aún quedan vestigios, como 

testigos fieles de la historia que, en medio de vicisitudes, ha registrado 

la vida de quienes de diferentes formas han contribuido a engrandecer 

la historia de nuestro pueblo. 

El hombre de quien hoy deseo compartir su paso por la polvorienta 

calle, principal vía de comunicación de esa ranchería, fue singular, 



NUESTRA MEMORIA  

173 
 

interesante, prudente, de férreas convicciones, de acciones tesoneras, 

cuyos resultados, para mí, siempre fructificaron en cualquier lugar de 

su desempeño. En lo particular lo identifico como el pionero de la 

educación en Morelos y comunidades vecinas. 

Su nombre completo fue Nemesio Quintín Galindo Vargas, pero la gran 

mayoría de quienes lo conocimos solo sabíamos su segundo nombre, 

Quintín. Era de voz delgada, puede decirse más bien que era suave su 

voz, pausada, prudente, pero para la gran labor como mentor de la 

educación, era convincente. Sería por 1962 cuando llegó a la 

comunidad, con vigorosos deseos de poder poner en práctica todos los 

conocimientos adquiridos en su preparación profesional, la cual realizó 

en la Escuela de Tenería, en Tenancingo Estado de México, institución 

a la que, para llegar, en esos tiempos, era a pie o cuando más a caballo. 

Se dice que una de las rutas para caminar o cabalgar a su escuela era 

Texcalyacac, Joquicingo, el Capulín, Tecomatlan y el destino final, 

Tenería. Y aunque para esos años era muy larga la distancia, a él le 

resultaba corta, porque su entusiasmo y compromiso consigo mismo, 

era más grande que los kilómetros de su peregrinar. 

De acuerdo a su Cédula Profesional, el 24 de junio de 1958 obtuvo el 

título de Profesor de Educación Primaria, logrando cristalizar así quizá 

el anhelo más deseado en la juventud de aquellos años, ser mentor de la 

educación. Su primer centro laboral en la docencia, fue una escuela 

primaria en la comunidad de Providencia, de Jocotitlán, municipio 

ubicado en la región norte del Estado, donde por cierto reconociendo su 

gran labor, le rindieron homenaje y se conserva una placa con su 

nombre. Allí conoció a María del Carmen Gómez Barranco, con quien 

se casó y procrearon a Elvia, Héctor, Francisca, Imelda, Estela, Marcos, 

Evelio y Lucila, de quienes cuatro de ellos siguieron su ilustrativo 

ejemplo, para prepararse también en la singular profesión de la 

docencia.  

Referí que sería por 1962 cuando llegó a la ranchería Morelos, con 

joviales pasos y anhelos fervientes de poder contribuir con su tarea, en 

una de las comunidades del pueblo que le vio nacer. Allí llegó a 



GRUPO TOQUILNAMIC 

174 
 

persuadir a los delegados municipales, pero fundamentalmente a padres 

de familia para que, en esa delegación de bardas de adobe, permitieran 

que se les instruyera o educara a sus hijos. Sé que no fue fácil la tarea, 

pero nunca claudicó en su propósito. Sus pasos se encaminaron, en 

muchas ocasiones, a las diferentes comunidades vecinas. Le llevaron a 

Potrero, Tejocotes, Cruz Larga, Tomasquillo, y también buena parte de 

la cabecera municipal, con el único objetivo de completar el grupo 

escolar, caminaba de Tlatelpa a Ixtlahuacansilva, buscando alumnos 

para lograr su propósito. Era una escuela multigrado, con grupos de 1 

°, 2 ° y 3er. grados, todos atendidos por él.   

Los padres de familia de la comunidad se complacieron de su llegada, 

se abrió la Escuela José María Morelos y Pavón. Verdaderamente se 

vivió el cambio, en esa construcción, antes tranquila, cuya fachada era 

de lujo en esos años, ahora se escuchaba la algarabía de los alumnos de 

diferentes edades, desde los 4 hasta, quizá, 14 o 15 años. Algunos 

vecinos abrieron tiendas de dulces y de artículos escolares, de juguetes, 

aquellos que dibujaban en el rostro de los niños, verdaderas facciones 

de alegría y felicidad. Tiempo de mazapanes como golosina tradicional, 

barritas de pinole compactado, de chocolates la vaquita o los famosos 

cochinitos de piloncillo y los chiclets con envoltura de papel dorado, 

con la efigie de nuestro último emperador Azteca. 

Realmente hizo mucha labor de convencimiento y obtuvo buenos 

resultados. En poco tiempo hizo crecer la escuela, que de ser quizá la 

última en las instituciones rurales del sistema federal, pronto se le llegó 

a considerar para los concursos a nivel regional, lo cual le sustentó para 

pedir que se pudiera contar con un maestro más. Llegó la maestra Rosa 

N., igual contagiada con el entusiasmo del profesor Quintín, entre los 

dos dieron pujanza a la institución.   

A pesar de las restricciones económicas de la época, las fiestas patrias 

eran organizadas bajo su dirección, con un concepto verdadero de amor 

al desempeño en su labor y a México, con el apoyo incondicional de los 

delegados municipales y padres de familia. Los desfiles para 

conmemorar las fechas patrias, eran de llegar a los límites con la 



NUESTRA MEMORIA  

175 
 

cabecera por el poniente, al oriente hasta donde se ubica hoy la iglesia 

de la comunidad. 

Las famosas carreras de cinta a caballo y los palos encebados eran la 

tradición y el buen complemento para una conmemoración cívica, nadie 

se rehusaba colaborar.  

Pero, además, de sus escasos recursos que obtenía como maestro rural, 

en 1969, pudo lograr instalar el primer billar en el municipio, que era 

muy concurrido por la juventud varonil, al no haber otra distracción 

vespertina y nocturna, actividad que pareciera ser contraria a los 

principios de un precursor de la educación, sin embargo, él establecía 

sus propias limitaciones en horarios y actitudes dentro de su negocio. 

Su pasión por la educación fue reconocida en varias instituciones de 

nivel primario en la región, de tal forma que algunos padres de familia 

lo solicitaban para que trabajara con sus hijos, dirigiendo sus escuelas. 

De 1975 a 1980 laboró en la escuela primaria “Benito Juárez” de la 

Magdalena de los Reyes, donde organizando a padres de familia, se 

logró construir la parte oriente de la barda perimetral y dos aulas más 

que eran indispensables, debido al vasto crecimiento de la matrícula. 

De 1980 a 1983 fue director de la escuela de San Lorenzo Huehuetitlán, 

también conocido como San Lorenzo de las Guitarras, donde logró la 

construcción de tres aulas y la barda perimetral de la institución.  

En el municipio tuvo algunas representaciones de carácter social y 

político, de las que destacan mayordomías, representación en aguas 

potables, en construcción de redes de drenaje, encementado de calles, 

colaborador para la Torre Antonia y la fuente del atrio de la parroquia 

de Santa María de la Asunción, integrante del Comité Municipal del 

PRI en los años 70, pero para evitar problemas familiares, nunca aceptó 

ser candidato a la presidencia municipal de Xalatlaco. 

En 1983 y hasta el 2004, regresa a dirigir la Escuela José María Morelos 

y Pavón, de la comunidad de sus anhelos. El 2006, fue el fatídico año 

en el que sus ojos se cerraron, su voz suave y prudente dejo de 

escucharse, pero ahora se escuchó el lamento de los vecinos de Morelos, 

por la pérdida del mentor y pionero de la educación que a veces no 



GRUPO TOQUILNAMIC 

176 
 

comprendieron, y con quien en algunas ocasiones, sobre todo los padres 

de familia jóvenes, discutieron, por invitarlos a construir la escuela de 

la que ahora gozan sus hijos o sus nietos, y en la cual un aula de la 

institución lleva su nombre como símbolo de gratitud y respeto.   

 

El Zafarrancho de 1937. Xalatlaco ¡Pueblo Rebelde y Noble! 

¡Pueblo con Historia! 

Pueblo Náhuatl, tendido al pie del cerro Cuahuatl: Como decían 

nuestros abuelos: “Lugar donde brota el agua sobre la arena, o con 

arena”. 

Escenario de múltiples acontecimientos históricos, sociales y 

culturales, lo mismo en la Independencia que en la Reforma y más aún 

en la Revolución Mexicana, pues hace más de un siglo Xalatlaco era un 

pueblo totalmente campesino, se identificó con los ideales del Caudillo 

del Sur Emiliano Zapata; “La tierra es de quien la trabaja”. 

Nuestra identidad náhuatl o mexica, ya casi perdida en el limbo de la 

historia, Tecuichpo ó su padre Moctezuma Xocoyotzin, desplazados por 

las creencias y costumbres que nos impusieron los conquistadores y 

ahora los avances de la tecnología. 

La identidad y pertenencia territorial casi abandonada, pareciera que a 

las actuales generaciones de xalatlaquenses no les interesa conocer las 

riquezas naturales que nos heredaron nuestros ancestros: Los montes 

talados por motosierras asesinas y quemados por ganaderos 

incendiarios, los valles convertidos en desiertos en época de sequía, los 

inexistentes ríos, -antes grandes caudales del recurso hídrico-, 

convertidos en basureros y filtraciones de matanzas que contaminan 

nuestros manantiales. 

Y decimos que vivimos en un mundo más civilizado, tal vez haya razón 

si la civilización es la destrucción misma del ser humano. 

Pero antes no fue así … en Xalatlaco la gente viviendo en común, se 

organizaba para defender lo propio, lo mismo su territorio que sus 

obras, pero sobre todo sus pertenencias y riquezas naturales, este es el 

caso que motivó El zafarrancho de 1937. 



NUESTRA MEMORIA  

177 
 

De acuerdo a la historia escrita y la contada por la gente, a finales de 

1936, llegaron a Xalatlaco un equipo de técnicos de la entonces 

Secretaría de Recursos Hidráulicos del gobierno federal; tenían la 

encomienda de realizar los estudios técnicos necesarios para conducir 

el agua de uno de nuestros manantiales más prolijos, Yecapanteopa, al 

municipio de Santiago Tianguistenco, decisión que nunca fue 

informada a las autoridades municipales y mucho menos a la población, 

por lo que las actividades de ese equipo técnico no fueron bien vistas ni 

aceptadas por los Xalatlaquenses, por lo que, por medidas de su  

seguridad optaron por retirarse del municipio. 

Sin embargo, en enero del siguiente año, es decir ya en 1937, quizá con 

una indicación más precisa y contundente de la Secretaría de Recursos 

Hidráulicos, se apersonó otro equipo técnico, pero aún sin ninguna 

notificación oficial a las autoridades municipales. La población 

entonces, al percatarse de la insistencia de llevarse nuestro líquido a 

otro municipio, se congregó para impedirlo, por lo que, por segunda 

ocasión el grupo técnico emprendió la retirada. 

La fecha histórica, domingo 28 de febrero de 1937, día en que, con el 

mismo propósito, al filo del mediodía, sin precisar la hora, pudo ser las 

doce del día ó una de la tarde, llegó a Xalatlaco un “Pelotón de la 

Tropa”, como antes se le conocía al Ejército Mexicano, para apoyar y 

salvaguardar las actividades del equipo técnico, y su teniente al mando 

exigiendo al Ayuntamiento hospedaje para sus integrantes. 

Al darse cuenta de los acontecimientos, los pobladores se congregaron 

frente a la presidencia municipal, como a las cuatro de la tarde, 

enardecidos gritaban al presidente “Traidor ya vendiste el agua, lo 

pagarás muy caro”. 

Ante el coraje de la población, el teniente al mando de la tropa, no pudo 

controlar su cólera y con voz soberbia proliferó frases de autoritarismo 

pretendiendo imponer su voluntad, uno de los regidores del 

Ayuntamiento le exhortó a la cordura sin lograrlo, por lo que el 

revolucionario Natalio Lorenzana se lanzó contra el regidor para 

agredirlo a golpes. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

178 
 

Ante las incróspidas expresiones del teniente, una mujer valerosa, icono 

de la “Mujer xalatlaquense”, Juana Reyes, con voz de mando, firme y 

decidida, pidió compostura al teniente o que se fuera, el teniente, -con 

altanería-, le dijo que no se iría, Juana entonces se le lanzó para 

propinarle bofetadas, de tal suerte que el teniente dio la orden de cortar 

cartucho y abrir fuego. 

Había congregados, según dichos de algunos testigos presenciales, 

como quinientos o más xalatlaquenses. Los nativos solo estaban 

armados con piedras, palos, oses, azadones, machetes, pero sobre todo 

con valor y amor a su pueblo, a sus riquezas naturales, a sus principios 

y valores. La tropa en cambio, con fusiles y balas más veloces que los 

proyectiles de una pedrada. 

Murieron cinco nativos: Lucas Cuevas, Perfecto Camacho, Hermelindo 

Ceballos, Juan Hernández y Modesto Mejía; el entorno se manchó de 

púrpura, el furor recorrió las venas nahuas del Xalatlaco rebelde, olvidó 

su ancestral nobleza, sus hombres conociendo la accidentada geografía 

de esta tierra, con sus armas persiguieron a la tropa que había huido 

después de cometer la atrocidad sangrienta, cayeron abatidos siete 

soldados, dos más que los originales silenciados por las balas. 

Resultado de esta rebeldía es que, fueron hechos presos y conducidos a 

Tenango del Valle, más de cien campesinos juntamente con el 

Ayuntamiento y el párroco de la Iglesia, presbítero Eleuterio Flores, a 

quienes acusaron los de la tropa, de permitir usar las campanas para 

llamar al pueblo a sublevarse. 

Dos días después, el martes dos de marzo de 1937, la tropa fusiló a dos 

xalatlaquenses; Casiano Carpena y Manuel Lechuga, para estar –

decían- en igualdad de muertos, siete soldados y siete oriundos de 

Xalatlaco. 

De los más de cien encarcelados, únicamente fueron sentenciados a 

varios años de prisión, el presidente municipal Don Vicente y Doña 

Juana Reyes y Don Anatalio Lorenzana. El párroco y el resto de los 

nativos fueron puestos en libertad. 

El movimiento causó impresión profunda en el gobierno federal.  



NUESTRA MEMORIA  

179 
 

En Xalatlaco muchos emprendieron la huida a los montes, las cuevas, a 

las localidades vecinas; Capulhuac y la Magdalena de los Reyes dieron 

asilo a vecinos Xalatlaquenses y sus familias, incluso en la Magdalena 

se implementó como contraseña para poder entrar, una pequeña pulsera 

de retama, entonces se apodó a nuestros nativos: “Los retameros”. 

En esos tiempos los ciudadanos xalatlaquenses que radicaban en el 

Distrito Federal, demostrando su lealtad y amor a su tierra de origen, se 

organizaron para pedir audiencia al Presidente de la República, Lázaro 

Cárdenas del Río, a quien, al concederles cita, le expusieron la 

complejidad del asunto, entre los radicados que asistieron a la entrevista 

se menciona a los señores: Julián Morales, Andrés Salinas, Francisco 

Torres, Wenceslao Nolasco, Narciso Pliego, Gregorio Ordoñez, 

Casiano Arias y Juan Estañón, este último, años después integró al 

Frente Zapatista de Xalatlaco. 

Fue hasta el 1º de Julio de ese mismo año, 1937, que el Presidente 

Lázaro Cárdenas del Río visitó a Xalatlaco para terminar el conflicto. 

Toco en suerte al Señor José Bracamonte, explicar al presidente el 

motivo de rebeldía del pueblo. “Lo que pasó -dijo-, es que tanto el 

gobernador aquí presente como Recursos Hidráulicos, nunca 

informaron al pueblo la decisión de llevarse su riqueza tan preciada, el 

agua, el pueblo no es egoísta Señor Presidente, pero siquiera que pidan 

permiso”. 

Y sucedió que el Presidente pidió permiso, se llevaron el agua, se 

comprometieron obras de infraestructura y educativas y, en su época 

ninguna se realizó. 

Ciudadanos Xalatlaquenses, lo escrito que sirva para nuestra enseñanza, 

para que procuremos infundir en nuestros hijos los valores y principios 

de nuestros ancestros, el amor por nuestra tierra y sus recursos 

naturales;  que defendamos con ahínco lo que es nuestro, lo que es de 

todos, así como defendemos lo particular, lo propio, que valoremos 

nuestra historia, que seamos agradecidos con quienes ofrendaron su 

vida por heredarnos lo que tenemos, el agua, que es la vida; que 

llevemos siempre en nuestra memoria, a las víctimas  de decisiones 



GRUPO TOQUILNAMIC 

180 
 

equivocadas, que recordemos siempre a los defensores de nuestra agua 

….a los defensores de 1937. 

 

En homenaje a los caídos en el zafarrancho, a los que intervinieron ante el 

Presidente de la República, a los sobrevivientes presenciales que eran niños en ese 

tiempo, a los familiares de los involucrados, y a todos los xalatlaquenses para que 

nunca se olviden de este histórico y trágico acontecimiento. 

 

 

  



NUESTRA MEMORIA  

181 
 

Capítulo 9. Colectividad en la gestión de agua 

potable: integración del primer comité central 
 

Esmeralda Pliego Alvarado 

 

“El agua no es un invento de la humanidad.  

No puede limitarse ni tiene límites.  

Es, por naturaleza, comunal.  

No puede ser poseída como propiedad privada  

ni vendida como mercancía”  

Vandana Shiva 

 

Introducción 

En el municipio de Xalatlaco se han integrado organizaciones 

comunitarias para gestionar el agua potable, los pobladores fueron 

actores centrales en la integración y construcción de la red. Entender el 

proceso que llevó a su composición es interesante tanto para los 

pobladores actuales que hacen uso de la red, como para los habitantes 

de otros territorios que han tenido experiencias similares. En este 

capítulo se revisan las acciones colectivas que se han llevado a cabo 

para lograr la integración de una organización –construida desde la 

colectividad— llamada comité de agua potable. Esta narración es el 

resultado de entrevistas semiestructuradas que realicé durante los 

últimos 12 años, visitas de campo, asistencia a reuniones (asambleas 

comunitarias) y revisión de archivo. Este documento es parte de la 

lectura solidaria y observaciones minuciosas de integrantes del grupo 

Toquilnamic.  

Los primeros movimientos de conformación organizativa –aun sin 

saber los alcances que tendría el comité años más tarde– están 

apuntalados por los esfuerzos de los líderes, que en su momento 

buscaron soluciones de acceso al agua. La integración de una 

organización colectiva representa el punto de vista de los líderes que la 

USER
Resaltado



GRUPO TOQUILNAMIC 

182 
 

hicieron posible, sus percepciones, decepciones, recuerdos y logros. 

Inicialmente, los vecinos y familiares se organizaban para tener el agua, 

con el tiempo y el crecimiento urbano, se incrementó el número de 

organizaciones independientes ahora conocidos como subcomités o 

comités comunitarios58. Es importante mencionar que antes del Comité 

Central de Agua Potable, existía un Comité que se integraba por 

representantes de los barrios; el Sr. Abraham Carrasco, fue presidente 

de ese Comité y después presidente del municipio.59 

En este sentido, no hay que perder de vista que a pesar de que la 

población era menos numerosa, los problemas que se daban por el agua 

eran comunes; por ejemplo, se arrojaba basura y se lavaba ropa en el río 

que se alimentaba del manantial, de donde todos extraían agua. 

También, era común que no alcanzara el agua para todos en épocas de 

sequía o que se extrajera agua de un pozo sin consentimiento de los que 

lo cuidaban. En consecuencia, los permisos y los apoyos se buscaban, 

en su mayoría, por medios informales en estos subcomités: 

“Que vamos a pavimentar los laterales del auditorio, vine y no 

lo creía, y los de San Bartolo me decían, ¿cómo le hizo usted 

compadrito? ¿cómo le hicieron? Le digo: francamente me 

encontré un amigo y él es el mero bueno. Ayúdeme para cruzar 

la carretera porque no encontramos el permiso. Es muy 

trabajoso para encontrar el permiso, le digo a mí no me 

preguntaste se van a molestar mis vecinos, pero miren los vamos 

a llevar a comer a los que van a venir a rascar y ya” (Cándido 

Raymundo, presidente del comité central de agua potable, 

entrevistado el 18 de febrero de 2010). 

 

El Sr. Cándido Raymundo menciona que parte de la infraestructura de 

los comités aún se conservaban –en la primera década del siglo XXI– y 

 
58 En las entrevistas se observa que mencionan comités comunitarios, subcomités, comités 

independientes y comité local utilizándolos como sinónimos. 
59 Comentario realizado por Ángel Meza presidente municipal de 1985-1987, 23 de septiembre 

2021. 



NUESTRA MEMORIA  

183 
 

es común que aún sea utilizada por el comité hasta la actualidad, 

algunos almacenes fueron restaurados y siguen en funcionamiento. En 

ese tiempo, había personas que eran encargadas de abrir y cerrar las 

llaves de los hidrantes –éstos existían solo en la cabecera municipal y 

eran dos– ellos tenían una llave stilson y se encargaban de la labor, sin 

recibir ninguna cooperación y sin haber sido electos por votación 

popular. El primer presidente del comité menciona: 

“Seguían representando don Agustín y Juan Campos, los únicos 

dos quienes manejaban la llave stilson, si quería uno, teníamos 

que pedirles permiso, porque nadie manejaba, eran 

representantes del pueblo y como decían ellos, la verdad vamos 

a entre los que nos nombraron éste es un patrimonio del pueblo, 

desde nuestros abuelitos o ve a saber desde qué tiempo ya estaba 

esta agua así, o sea que ya lo teníamos, esta agua según que salía 

de los lavaderos pero habían más veneros, y hasta ahora siguen 

esos veneros, nada más que ya se fueron pa´ bajo” (Cándido 

Reymundo, presidente del comité central de agua potable, 

entrevistado el 18 de febrero de 2010). 

 

Es necesario decir, que los integrantes del ayuntamiento tenían 

información sobre los comités independientes y permitían que se 

manejaran con autonomía60. En contradicción, esta razón complicó la 

formación del primer Comité Central, el Sr. Cándido explicó: 

“Precisamente cuando me eligieron, yo no quería porque los asuntos de 

agua solo se arreglaban en lo particular. Entonces el municipio no lo 

tomaban en cuenta” (Cándido Raymundo, presidente del Comité 

Central de agua potable, entrevistado el 18 de febrero de 2010), temía 

que no se respetara su cargo, ya que existía una persona nombrada con 

 
60 Es el gobierno federal, estatal y municipal quienes promueven la generación de 

infraestructura en los municipios del Estado de México. De acuerdo con el edil en turno “El 

Ayuntamiento tenían conocimiento e información de los comités de aguas de los barrios, o 

comités vecinales incluso, y apoyaban en la medida de sus posibilidades las necesidades o 

peticiones de los usuarios” (Ángel Meza presidente municipal de 1985-1987, 23 de septiembre 

2021). 



GRUPO TOQUILNAMIC 

184 
 

anterioridad. Esta nueva organización reemplazaría los arreglos 

domésticos y vecinales, por lo que se buscaba una manera de integrarlos 

con claridad a la organización que se gestaba. 

En estos tiempos –antes de la organización– las comunidades y 

rancherías tenían que ir por el agua utilizando la fuerza misma de los 

pobladores y en el mejor de los casos de animales de carga como los 

burros y los caballos. En la cabecera municipal se contaba con el 

servicio de agua potable por medio de los hidrantes, que eran 

alimentados por el manantial de Agua de Rosas, abasteciendo a los 

barrios de San Bartolo, San Agustín y San Juan principalmente, además 

de una parte del barrio de San Francisco. Pero con el tiempo, y el 

incremento de la población suscitado desde finales de los setenta fue 

insuficiente.  

Antes de la creación del Comité Central de agua potable, las 

comunidades se organizaban de manera vecinal o familiar; la escasa 

población hacía posible este tipo de soluciones, aquí las familias 

participaban en la creación de los pozos, tomaban agua del río y del 

manantial. Los habitantes utilizaban el agua sin pago alguno para dar 

de beber a los animales –caballos, bueyes y borregos–, y para uso 

doméstico.  

En este sentido, los xalatlaquenses recuerdan que su río pasaba por el 

centro, estaba limpio y los pobladores se bañaban y lavaban en el río. 

En la actualidad, se encuentran los lavaderos públicos, y por su parte, 

en las rancherías lo resolvían según su cercanía a fuentes de agua o 

recolectando agua de lluvia –incluso en las pencas de maguey, recuerda 

una habitante–. Cada comité particular era responsable por su 

organización, pero solicitaba ayuda del ayuntamiento en algunas 

ocasiones. Pero, la colaboración fundamental era la de sus habitantes, 

por lo que cada subcomité tiene una historia específica de construcción 

de infraestructura y la genealogía de su organización. Algunos comités 

vecinales –al integrarse— lograron el bombeo del agua, y el resto siguió 

con el sistema por gravedad. A principios de los ochenta, el presidente 

municipal el Prof. Honorato Ortiz Garibay, se acercó a los 



NUESTRA MEMORIA  

185 
 

representantes de las comunidades para organizarse y contar con más 

agua, ya que la que aportaba el sistema por gravedad de Agua de las 

Rosas, no era suficiente. 

Por lo tanto, en 198261 los representantes de los subcomités fueron 

llamados por el ayuntamiento62, quien les pidió que eligieran a tres 

representantes para la construcción de un almacén central y la red, que 

llevaría agua potable a sus hogares (Pliego-Alvarado y Guadarrama, 

2019). En este caso, las autoridades municipales se encontraban 

interesadas en solucionar el problema de distribución del agua 

doméstica. 

 

Elecciones en el Comité Central de agua potable 

Es indispensable señalar que, la autoridad innegable dentro de un 

comité de agua es la asamblea general, integrada por el conjunto de 

habitantes registrados, donde los acuerdos y decisiones tienen que ser 

aprobados por la colectividad. Ésta se encarga de la elección de los 

representantes, quienes tienen a su cargo las decisiones inmediatas de 

la administración del agua. De forma general, se encuentra conformada 

por un presidente, secretario y tesorero, además, del número de vocales 

necesarios según la cantidad de usuarios. Para este efecto, cada 

comunidad elige a un representante para participar en la contienda por 

la dirigencia en el comité central. Para ser propuesto, es necesario 

contar con buena reputación en la comunidad, haber realizado trabajos 

o colaborado en las distintas formas de participar (religiosas y civiles), 

conocer mínimamente la estructura de la red de agua potable y el 

funcionamiento de ésta –esta afirmación prevalece en las entrevistas, 

pero algunos han comentado que llegan sin conocer mucho sobre la 

 
61 En este momento se da la descentralización del servicio de agua potable a nivel nacional, 

dejando a los municipios la encomienda de gestión del agua, pero no así del financiamiento y 

la capacitación para hacerlo. 
62 Se menciona por ex representantes del comité central que, si bien fueron convocados por el 

ayuntamiento, fue respuesta a las peticiones que los comités particulares tenían, debido a que 

en algunos casos el agua ya era insuficiente, y se observaba que aquellos que habían logrado 

tener agua de bombeo sufrían menos escases en sus hogares. 



GRUPO TOQUILNAMIC 

186 
 

infraestructura y van aprendiendo cuando ya están en el cargo–. Cada 

representante de la comunidad expone ante la asamblea las actividades 

que realizaría si es elegido y sus opiniones sobre la problemática en la 

población. Posteriormente, la votación se hace a mano alzada, un 

integrante electo comenta su experiencia: 

“Se hace una preliminar donde nos cuestionan qué conocemos 

en el sistema, si conocemos los manantiales, qué cargos hemos 

ocupado comunitariamente, es conocer nuestro curriculum 

como una persona activa en la comunidad, si ha sido uno 

participativo o no. En relación a eso, se hace una preliminar 

donde me designan los compañeros para asumir ese cargo” (Sr. 

Dagoberto Ortíz, presidente del comité central de agua potable 

en el periodo 2008-2010, fue entrevistado el 26 agosto de 2010, 

en las oficinas del comité central de agua potable). 

A lo anterior podemos agregar que, algunas ocasiones los 

representantes se integran por la cantidad de votos obtenidos. Es decir, 

el que obtuvo mayor número de votos es el presidente, el segundo el 

secretario y el tercero el tesorero, esta decisión suele complicar las 

relaciones al interior de la organización por los distintos puntos de vista 

y soluciones al respecto, pero todo está en el proceso de conocimiento 

del cargo que adquirieron, en palabras de un líder:  

“Una vez integrado el comité se inicia una campaña donde se 

visitan todas las redes principalmente de bombeo, otras que son 

de gravedad como fue Santa Fe Mezapa. Se visitan algunas que 

son importantes en nuestro municipio, donde damos a conocer 

parte del proyecto que tenemos para trabajar” (Dagoberto Ortíz, 

presidente del Comité Central de agua potable en el periodo 

2008-2010, fue entrevistado el 26 de agosto de 2010, en las 

oficinas del Comité Central de agua potable). 

En este sentido, la mayoría de los líderes entrevistados en los primeros 

periodos enuncian que debido a que no existía un reglamento local o al 

interior del mismo comité, éstos se desenvolvían de acuerdo con su 

criterio personal y cuidaban de no alterar las percepciones que la 



NUESTRA MEMORIA  

187 
 

colectividad tiene de ellos –su prestigio–. La asamblea general se 

convierte en su principal juez, ya que el conjunto de pobladores les 

reclama las acciones que hicieron o no durante su periodo. 

En un primer momento, el comité central se organizó para lograr 

proveer de agua potable a la población. El presidente municipal llamó 

a dos representantes de cada comunidad. En voz del primer presidente 

del comité, el presidente municipal fue pieza clave en la organización 

inicial, en sus palabras: 

“El sistema de agua potable central nace de la necesidad, no 

solamente de la cabecera municipal, ni de las comunidades altas, 

nace también esta preocupación porque en la administración del 

profesor Honorato, que se preocupó porque el agua no era 

abastecedora para la población y bueno pues, se preocupa por 

tratar de que se forme un Comité Central para ver la capacidad 

que pudiera tener un sistema de bombeo” (Cándido Raymundo, 

presidente del Comité Central de agua potable, entrevistado el 

18 de febrero de 2010). 

Una vez conformado el primer comité central de agua potable integrado 

por el Sr. Cándido Raymundo como presidente, el secretario fue él Sr. 

Tomás Díaz Avilés –quien fue sustituido más tarde por el Dr. Amado 

Quiroz–63, el primer tesorero era Don Pedro Espinosa y lo relevó el Sr. 

Andrés García Rosales, se buscaron fuentes de agua para poder 

captarlas en un almacén y llevarlas a la población. 

 

Primeros intentos de captación de agua para bombeo 

El primer intento fue traer el agua de “El Cochinito”, perteneciente a la 

comunidad de Atlapulco, municipio de Ocoyoacac. Esto no fue posible 

debido a que los representantes de Atlapulco pedían la construcción de 

 
63 De manera más clara se puede describir como que: “…el ciudadano Tomás Díaz Avilés fue 

el primer secretario del Comité Central de Aguas Potables (CCAP), desde la elección de este, 

desde 1983 y hasta el mes de septiembre u octubre de 1985. El Dr. Amado Quiroz Coroy fue el 

segundo secretario, en sustitución del primero y duró en el encargo hasta 1988, cuando surge el 

problema jurídico con el municipio de Capulhuac” (Ángel Meza presidente municipal de 1985-

1987, 23 de septiembre 2021). 



GRUPO TOQUILNAMIC 

188 
 

una escuela a cambio del agua. Debido a que los recursos monetarios 

no eran suficientes, se optó por buscar otras alternativas. 

El segundo intento –al parecer— fue traer el agua desde el paraje 

llamado Agua Grande. Desafortunadamente, se necesitaban muchos 

recursos para excavación y electricidad. Se hicieron estudios 

topográficos y técnicos, y se declaró que no era posible la realización 

del proyecto, por la distancia existente y las condiciones del relieve. 

En una de las juntas, donde se encontraban reunidos el Ayuntamiento, 

Bienes Comunales, el Comité de Agua potable ya formado, surgió la 

idea de solicitarle al licenciado Mario Ramón Beteta64, director de 

Petróleos Mexicanos (PEMEX) que apoyara con material. Ese fue el 

inicio de la construcción de la red más grande del municipio. 

 

Construcción de la primera red de agua potable por bombeo en el 

municipio  

Las relaciones iniciales fueron de cooperación en todos los sentidos: 

monetarios, materiales y mano de obra, los pobladores aportaron la 

mano de obra al presidente municipal que tenía conocimiento de la 

construcción. Algunas propuestas de los pobladores del centro 

contribuyeron a que el agua fuera almacenada, ya que pensaban –de 

acuerdo con las entrevistas realizadas– que el agua estaba envenenada 

y en consecuencia aceptaron que se realizara la captación de agua para 

luego subirla a las rancherías. El Lic. Beteta decidió apoyar al nuevo 

Comité Central, aportó equipo técnico para realizar los estudios y 

conocer la estructura de la red; llegó la brigada de ingenieros en 1983, 

quienes, en un primer momento, buscaron el agua del manantial 

llamado La canoa, pero no podía ser utilizado para bombeo de manera 

directa, por lo que recorrieron a 387 metros la caja de bombeo llamado 

 
64 Mario Ramón Beteta Monsalve 1927-2004. Economista y político mexicano. Fue director 

general de Crédito, Subsecretario bajo el presidente Luis Echeverría Álvarez, director general 

del Banco Mexicano SOMEX, más adelante fue Director General de Petróleos Mexicanos, fue 

Gobernador del Estado de México de 1987-1989. El Lic. Beteta fue designado por Salinas como 

director general de Banco Mexicano SOMEX y después frente al Fondo Nacional de Fomento 

al Turismo (FONATUR). 



NUESTRA MEMORIA  

189 
 

Cuauhtémoc I.65 El proyecto fue modificado y, después de las 

adecuaciones necesarias, fue aceptado; llegó la tubería de 12, 8, 6, 4 y 

3 pulgadas66 con el material para las válvulas en 1985. El material fue 

proporcionado por PEMEX: el poliquen, la tubería de tres forros, la 

pintura anticorrosiva, el papel de asfelpa con lo que se forraron los 

tubos. El proyecto inicial enviado el 3 de octubre de 1984, por la 

Comisión Estatal de Agua y Saneamiento del Estado de México, 

menciona que la obra proporcionaría a San Francisco 100 litros por 

persona por día para 6500 personas, la localidad de Morelos tendría 250 

lts/p/d para 800 personas, Tomasquillo contaría con 250 lts/p/d para 

1000 personas, el Águila con 250 lts/p/d para 600 personas y Coexapa 

250 lts/p/d para 360 personas. 

Por lo que, en el periodo municipal del Lic. Ángel Meza, se empieza a 

trabajar en la construcción de los almacenes, en su periodo se otorgó 

una gratificación mensual a los integrantes del comité y también a los 

de Bienes Comunales, además de realizarse la contratación de energía 

eléctrica con el apoyo de las comunidades. Uno de los logros que se 

tuvieron fue la recuperación del agua extraída desde el zafarrancho, en 

sus palabras “En 1987 se recuperó la administración del agua que desde 

1937 aprovechaba Tianguistenco” (Ángel Meza presidente municipal 

de 1985-1987, 23 de septiembre 2021). Este evento contribuyó a la 

construcción –en la cabecera municipal– del almacén Cuauhtémoc I, y 

en las comunidades los almacenes de Cruz Larga, El Tomasquillo, La 

Mesa y Coexapa. En total fueron cinco almacenes y varias 

remodelaciones a los que ya existían. Los nuevos fueron Cuauhtémoc 

I, Cruz Larga, Morelos, Tomasquillo, La Mesa y Coexapa, en Morelos 

se dejó el almacén que ya tenían y se remodeló el almacén de San 

 
65 “El proyecto fue elaborado por los ingenieros de PEMEX, pero se requería del visto bueno 

de la Comisión Estatal de Agua y Saneamiento del Estado de México (CEAS), para obtener 

recurso para su ejecución. Los ingenieros de la CEAS no validaron el proyecto de PEMEX y 

se tuvo que ejecutar sin su autorización” (Ángel Meza presidente municipal de 1985-1987, 23 

de septiembre 2021). 
66 De Cuauhtémoc I a Cruz Larga y de Cuauhtémoc a San Francisco es de 6 pulgadas. De Cruz 

Larga a Tomasquillo es de 4 pulgadas, de Tomasquillo a la Mesa y a Coexapa va de 3 pulgadas, 

de Cruz Larga a Morelos 3 pulgadas 



GRUPO TOQUILNAMIC 

190 
 

Francisco. Los almacenes se hicieron con materiales gestionados por el 

ayuntamiento, desde varilla, alambrón, cemento, etcétera, y dirigidos 

por los ingenieros de Pemex, en las comunidades también destacaron 

las participaciones individuales. La obra se hizo por el ímpetu colectivo 

y personal en conjunto, al decir del primer presidente de comité:  

“Empieza la excavación y nadie creía que esto se fuera a 

efectuar. Con los apodos que les pusieron a las comunidades, las 

famosas “Tuzas” se logró. Se observó el entusiasmo de las 

comunidades, yo recuerdo exactamente cuándo tomo el mando, 

en Coexapa me tocó trabajar con Epifanio Reynoso, Andrés 

Guerrero. En la Meza con Emeterio Soto, Roberto Ordoñez, 

Tereso Campos Quiroz. En el lado de Tomasquillo siguió Sergio 

Hinojosa, Jesús Quiroz y don Leobardo Arias. En el lado de 

Cruz Larga, a Ladislao Ortiz, Melitón Colín. Del lado de 

Morelos, a José Luis Galindo, Gil Osnaya y Tomás Mares. En el 

Lado de San Francisco está Silvestre Cuevas (Chivete), Albino 

[Balbino] González, Juan Ceballos y Alfonso [Cuevas]. En el 

lado del Barrio de San Bartolo estuvo el profesor Alfonso 

Hernández, pero no lo apoyaron. En San Agustín, León Carrillo” 

(Andrés García, tesorero suplente, fue entrevistado el 18 de 

febrero de 2010, en la casa del señor Cándido Raymundo). 

De acuerdo con la visión de los dirigentes del comité, cuando se 

iniciaron las labores de ejecución, el gobierno del Estado de México a 

cargo del Lic. Alfredo del Mazo; el municipio se enfrentó a recortes en 

su presupuesto para infraestructura hídrica. La Comisión Estatal de 

Agua y Saneamiento (CEAS) no apoyaba el hecho de que Pemex 

ayudara en este tipo de trabajos –con el argumento de que no eran de su 

competencia–. Además, el material proporcionado para la construcción 

de la red de agua potable era demandado por las instituciones del Estado 

de México para otras obras, como dice el Sr. Cándido: 

“…porque la tubería, ésta la quería el Gobierno del Estado de 

México para Tepetlalco y, a cambio de ella, nos querían dar 

tubería de asbesto, cosa que no aceptamos y se enfrascaron en 



NUESTRA MEMORIA  

191 
 

discusiones. Entre departamentos los ingenieros de CEAS les 

decían a los de Pemex que estaban locos. Los de Pemex nos 

decían que esa tubería era de nosotros. Los de CEAS decían: 

¡eso no es petróleo!” (Andrés García, tesorero suplente del 

comité de agua potable, fue entrevistado el 18 de febrero de 

2010, en la casa del señor Cándido Raymundo). 

A pesar de lo anterior, las obras continuaron y los pobladores no 

cedieron con la tubería. En el proyecto también se contempló el 

caballaje para los almacenes. Primero se trató de una bomba horizontal 

de 60 caballos de fuerza para el Cuauhtémoc I; en La de Cruz Larga fue 

de 40 caballos. Lo que no se consideró fue la soldadura. En este sentido, 

se realizó con la cooperación de los usuarios potenciales. Para dicho 

trabajo se convocaron a siete compañías, a las que se les mostró la 

distancia y las condiciones del terreno que se tendrían que soldar. El 

costo iba desde 25, 23, 20, 18 a 15 millones de pesos, aproximadamente 

eran como 800 personas y la cooperación –inicial– fue de mil 

doscientos pesos.  En otra versión de este gasto, se dice que la soldadura 

fue gestionada por el ayuntamiento, donde el gobierno del estado pagó 

18 millones de pesos.  

La línea –de tubería– fue enterrada de acuerdo con las normas de agua 

potable, en zona urbana, mínimo 80 centímetros. Un caso diferente, fue 

en el área de la comunidad de Tomasquillo, donde para ahorrarse 

distancia y material, se optó por ir en línea recta, pasando por terrenos 

particulares a dos metros de profundidad. En este lugar, uno de los 

habitantes de la comunidad donó el terreno para la construcción del 

almacén, y otros apoyaron para el arrastre de la tubería con sus 

tractores. En algunos espacios el tubo era trasladado por los pobladores 

sin el uso de maquinaria, cargándolos entre varios (ver imagen 1). 

 

 

 

 

 



GRUPO TOQUILNAMIC 

192 
 

Imagen 1. Esfuerzos colectivos en la construcción de la 

primera red de agua Potable 

 
 

Fuente: fotografía proporcionada por el Sr. Damián Quiroz 

expresidente del comité de agua 

 

En este contexto, uno de los problemas primordiales era el 

desconocimiento que se tenía acerca de las redes de agua ya existentes, 

de su funcionamiento y de cómo integrarlos a la estructura en general; 

en el sentido de que esto limitaba las acciones que podía realizar el 

Comité Central de agua potable respecto a la recaudación.  

Tiempo después se denunció que la tubería –que se había utilizado para 

la construcción de la red— era de PEMEX, y no tenía que ser utilizada 

por un municipio en particular67. El problema fue atendido y se pudo 

solucionar. 

 
67 Fue de los primeros escándalos en el Estado de México. Posteriormente siendo gobernador, 

tuvo conflictos más intensos, se volvió mayúsculo porque se trataba de un problema político 

contra el Lic. Mario Ramón Beteta, que llegó a niveles internacionales donde se le acusaba de 

fraude: “The Chamber of Deputies is investigating charges by the oil workers union that the 

governor of Mexico state embezzled $49 million from the government petroleum monopoly 

Pemex while he ran it. Seven deputies from the governing Institutional Revolutionary Party, or 



NUESTRA MEMORIA  

193 
 

Finalmente, las tuberías enterradas y los almacenes planeados se 

concluyeron entre marzo y abril de 1986, también las bajadas para la 

energía eléctrica68. Faltaban las bombas y echar a andar los tableros. 

Los ingenieros que estaban dirigiendo la obra ya tenían que irse, así es 

que se buscó una planta que haría funcionar la bomba principal de 60 

caballos de fuerza. El almacén estaba lleno, los técnicos alinearon las 

bombas y la echaron a andar alrededor de 7:30 am. Unos estaban 

pendientes en el almacén de Cruz Larga. El primer presidente del 

comité narra que se vivieron momentos de gran tensión por la magnitud 

de la obra y lo que representaba para el municipio: 

“Pasa el tiempo y por radio se están comunicando, está 

succionando, después de 15 o 20 minutos, decía: ¡escucha, 

escucha, ya viene!, el llenado en la tubería se escuchaba, en el 

momento en que da todo el trancazo, avienta piedras, avienta 

pedazos de palo, la gente ajena al proyecto se los metió. Después 

de dos o tres minutos te fijabas dos o tres carretilladas de piedra, 

pedazos de madera, plásticos, todo. ¡Ahora sí!, decían los 

ingenieros. ¡Pinches Xalatlacos, tienen para llenarse cabrones! 

[dijo el Dr. Amado] La echaron a andar cerca de dos horas 30 

minutos en que llenaron el almacén y punto” (Dr. Amado Quiroz 

Coroy, secretario del Comité Central de agua potable, fue 

entrevistado el 18 de febrero de 2010, en su casa). 

 

Una nueva etapa iniciaba para el municipio, un servicio vital que 

apuntalaría la actividad económica local. Los líderes de las 

comunidades estaban contentos, el almacén de la comunidad de 

Tomasquillo con capacidad similar a la de la comunidad de Morelos, 

 
PRI, made the accusation against Gov. Mario Ramon Beteta Thursday. PRI deputy Adolfo 

Barrientos, head of a local union, accused Beteta of defrauding Pemex of $49 million through 

a 1985 deal for two Yugoslav-built tankers.”  Los Ángeles Times October 23, 1988. Documento 

disponible en línea en: http://articles.latimes.com/keyword/mario-ramon-beteta (Fecha de 

consulta: 20/01/11). 
68 De 1986 a 1987 se otorga a las comunidades de Mezapa, a Zapata y Villa las líneas de 3 

pulgadas de acero al carbón y todavía lo hicieron los soldadores encargados de la línea general. 

http://articles.latimes.com/keyword/mario-ramon-beteta


GRUPO TOQUILNAMIC 

194 
 

iniciaba con 40 caballos de fuerza para su almacén. También, se probó 

la bomba de la comunidad de San Francisco y de momento funcionó, 

pero comenzó a haber fisuras en el piso y entonces se propuso repararlo; 

el problema de distribución para la comunidad de San Francisco se 

solucionó aumentándole válvulas al almacén. El Sr. Jesús Ortíz 

menciona que los ingenieros les dijeron “50 años les va a dar buen 

servicio, pero después de 50 ya no” (entrevista realizada el 2 de julio de 

2024). Se ha notado que existe cada vez menos agua que antes, lo que 

alimenta el presagio: 

“…al principio cuando empezó a llegar a las casas era una 

alegría tremenda y el promedio de tiempo que nos iba a llegar 

era de 3 horas, apenas si tocábamos la llave era muchísima agua 

–si una llave estaba cerrada la botaba de la fuerza que tenía— 

por eso teníamos que abrirle y ahora hay días que nos dan media 

hora, exageradamente una hora…” (Entrevista Sra.  Francisca, 

2 de julio de 2024). 

 

 

Acuerdos y desacuerdos sociales 

Estaba configurándose una nueva autoridad local, que aún no tenía 

mucha claridad de sus alcances, pero que sus decisiones fueron 

cruciales en lo que hoy conocemos como la red de agua potable, y que 

de manera consuetudinaria fue adquiriendo mayores responsabilidades 

a raíz de ser el proveedor de tan valioso servicio. El presidente del 

Comité de Agua potable recuerda que, en un momento, donde las 

personas no querían pagar por el servicio de agua y que se conectaban 

de manera arbitraria, fue –junto con integrantes del comité vigente– a 

la comunidad llamada La Fábrica, y cortó el agua, tal como el Sr. 

Cándido nos narra: 

“Saqué la herramienta, llegamos a la comunidad La Fábrica y le 

dije a la señora: ¿quién les autorizó que agarraran su toma? Dice: 

¡nosotros, desgraciados indios guarachudos! Yo le dije, por mi 

autorización ahorita va a ver cómo le voy a cortar. Como estaba 



NUESTRA MEMORIA  

195 
 

recién excavado rápido excavamos. Agarró la segueta, y que el 

agua se alzaba como 30 metros hacia arriba, después queríamos 

taponearlo y ya no se pudo. … fueron a preguntar, les dije: si, 

somos indios guarachudos, pero dueños del agua y ahora no te 

doy el servicio” (Cándido Raymundo, presidente del Comité 

Central de agua potable, entrevistado el 18 de febrero de 2010). 

 

Si bien, la distribución total del líquido fue en septiembre-octubre de 

1987, cuando ya se habían hecho elecciones para el próximo presidente 

del comité central de agua potable. Fue crucial que 1987, en los últimos 

meses de la administración municipal y por acuerdo del cabildo, el 

Comité de Agua potable, Ayuntamiento y Bienes Comunales deciden 

suspender el suministro de agua, cortan la tubería que llevaba agua para 

Tianguistenco y cortan la tubería que llevaba agua para Capulhuac.  

En el caso del agua que se daba al municipio de Capulhuac69, hubo un 

acercamiento a las autoridades de Xalatlaco para solicitar que se les 

siguiera suministrando el agua y que estaban dispuestos a que se diera 

el diálogo, que se estableciera una concertación y se fijara una cantidad 

en un acuerdo común. Existen oficios en el archivo de ambos 

municipios donde se posponen las reuniones y se generan nuevas citas 

para llegar a acuerdos sobre el uso del agua y la compensación 

adecuada. Sin embargo, pasaba el tiempo y no avanzaban los diálogos, 

los líderes del municipio estaban siendo presionados por la población 

para dar resultados, el presidente municipal del periodo narra lo 

siguiente, respecto a los argumentos de los líderes en Capulhuac:  

“…decían ʹes que piden muchoʹ, y ʹes poca el aguaʹ, 

ʹpermítanos que platiquemos con la poblaciónʹ, y en una de esas 

reuniones se acordó que mientras estaban platicando allá en 

Capulhuac, y aquí también con los dos municipios se autorizó 

 
69 El agua fue canalizada antes, no hubo conflicto porque fue un acuerdo donde el ayuntamiento 

no intervino, fue solo un acuerdo entre el dueño del predio y los vecinos de Capulhuac para 

llevarse el agua de ese manantial de Atexcapa (Prof. Antonio García, presidente municipal del 

periodo 1988-1991, entrevista realizada el 20 de noviembre 2021 en su casa). 



GRUPO TOQUILNAMIC 

196 
 

que se reinstalara nuevamente el suministro. Sin embargo, las 

pláticas seguían pero sin ningún acuerdo y el problema se 

agudizó porque ya estaban llevándose nuevamente el agua pero 

no aceptaban aportar ninguna cantidad, en una de las pláticas 

llegaron a decir los vecinos de Capulhuac que ʹ era mucho lo que 

se les pedía, mucho dineroʹ,      lo cual no era verdad   pero, que 

además era poca el agua que llevaba el tubo, y entonces en esa 

pláticas se propuso que se hiciera un aforo; es decir, verificar la 

cantidad de agua que se estaba yendo para Capulhuac y ahí 

veríamos si efectivamente era poca para seguir dialogando, se 

acordó entonces entre los dos municipios realizar ese aforo y se 

levantó nuevamente un tramo del tubo para de esa manera 

verificar la cantidad de agua que se estaba yendo…” (Prof. 

Antonio García, presidente municipal del periodo 1988-1990, 

entrevista realizada el 20 de noviembre 2021). 

 

En ese mismo día –una vez que rompieron la tubería y se detuvo el 

suministro— se decidió que no se volvería a conectar hasta que se 

realizara un acuerdo claro respecto a la dotación de agua y la retribución 

monetaria. Los líderes del municipio de Capulhuac siguieron con sus 

pláticas con la población, pero no llegaron a ningún acuerdo y 

finalmente regresaron a Xalatlaco para corroborar que no había 

acuerdos.  

Más tarde, por la vía jurídica, los líderes de Capulhuac se acercan a la 

Comisión Nacional del Agua para informar que estaban siendo 

despojados del recurso, que habían usado por más de ochenta años. El 

presidente municipal del periodo comenta que fue llamado por el 

gobierno estatal, a través de la Dirección General de Gobernación, del 

Gobierno del Estado de México. En la entrevista realizada en las 

oficinas en Toluca, se le solicitó al presidente municipal de Xalatlaco 

que cedieran el agua a la población de Capulhuac –ya que, cortar el 

suministro de agua, era un delito de acuerdo con la Ley de Aguas 

Nacionales vigente–. En contraparte, el presidente argumentó que el 



NUESTRA MEMORIA  

197 
 

municipio de Xalatlaco tenía derecho sobre ese manantial y sobre todo 

que la necesitaba, la prueba de ello era que una de las comunidades – 

una parte del barrio de San Agustín– estaba sufriendo de agua70.  

Tiempo más tarde, en el mes de abril de 1990, interviene el distrito 

judicial, con sede en Toluca para informar de una demanda y llamaron 

a declarar a los integrantes del Ayuntamiento, al Comité de Aguas 

Potables de Xalatlaco, al Comité de Bienes Comunales de ambos 

municipios. Alrededor del mes de mayo de 1990 el Ministerio Público 

Federal, el distrito número uno del Estado de México con sede en 

Toluca, ordena la detención de dos personas relacionadas con el Comité 

de Aguas Potables en Xalatlaco, el señor Arturo Nolasco Sotres que era 

el presidente del comité de agua potable, ya en el periodo 1988-1990; 

también, el Doctor Amado Quiroz que fue integrante del Comité de 

aguas potables durante 1985-1987 –y unos dos meses de 1988–, 

ordenan la detención y logran el aseguramiento del señor Arturo 

Nolasco Sotres, quién es trasladado al Ministerio Público en Toluca. Al 

día siguiente, trasladan al Sr. Nolasco a Almoloya de Juárez acusado de 

despojo y delitos contra las Leyes de Aguas Nacionales. En este sentido, 

el presidente del periodo, el Prof. Antonio García recuerda: 

“… fue un conflicto muy tenso, muy fuerte porque la población 

se alarmó; sin embargo, tuvimos que mantener la calma y 

defendernos de manera jurídica, al principio vimos a un 

abogado, vimos a otro, un despacho de abogados luego a otro y 

no veíamos avance y bueno, afortunadamente encontramos a un 

despacho de abogados. A grandes rasgos la defensa se basó en 

qué, de lo que se acusaba a don Arturo Nolasco Sotres y al 

Doctor Amado Quiroz de que ellos los habían visto, habían 

testigos, de que los habían visto cortando la tubería que iba a 

Capulhuac; sin embargo, el despacho de abogados haciendo ya 

 
70 Se acordó por cabildo que se destinara el agua del manantial de Atexcapa a la comunidad de 

Coxto, (con la gestión de. C. Erasmo Rodríguez Ordoñez y otros vecinos de esa comunidad), 

debido a que los representantes de Aguas de Capulhuac se negaron a continuar con una 

aportación económica a Xalatlaco, por el aprovechamiento de ese manantial.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

198 
 

el estudio correspondiente a la defensa, encontró que no 

concordaba la versión de los testigos porque mencionaban una 

fecha de diciembre de 1987, en que cortaron el tubo y don Arturo 

Nolasco Sotres, en esa fecha todavía no era integrante del comité 

municipal de aguas potables, él fue nombrado hasta 1988, en el 

mes de marzo aproximadamente, y demostraron entonces que 

quienes estaban afirmando lo que decían no tenían bases y 

estaban mintiendo o su percepción era falsa. Continuó el 

despacho de abogados en la defensa y finalmente las autoridades 

correspondientes, el Ministerio Público Federal determinó que 

efectivamente el señor Arturo Nolasco Sotres no se le podía 

probar que era la persona que había hecho ʹel dañoʹ por decirlo 

de alguna manera, porque mencionaban una fecha y otro nombre 

que no coincidían y finalmente salió libre por falta de 

elementos…” (Prof. Antonio García, presidente municipal del 

periodo 1988-1990, entrevista realizada el 20 de noviembre 

2021). 

El Dr. Amado rememora el suceso que lo afectó directamente, donde 

reconoce que una vez que se convocaron elecciones, y se cambió de 

representantes, el que cortó el agua fue el secretario anterior. Pero, en 

el proceso, cuando el presidente del comité electo y el secretario del 

periodo estaban revisando una caja de captación fueron fotografiados y 

son acusados de delito federal por cortar el agua a Capulhuac, el Dr. 

Amado menciona: 

“[…] es por ello que don Arturo tres o cuatro meses estuvo en 

la cárcel, yo me di a la fuga, pero posteriormente a ello, tuve que 

caer porque no se cerró el caso en el tiempo de Antonio García 

y se le dejó todavía al Dr. Luis Romero. Todavía el licenciado 

Beteta nos echó la mano para abrir el caso, pero así, de esa 

manera, pagamos justos por pecadores y esa línea se fue para 

Coxto” (Dr. Amado Quiroz Coroy, secretario del Comité Central 

de agua potable, fue entrevistado el 18 de febrero de 2010, en su 

casa). 



NUESTRA MEMORIA  

199 
 

 

Por esa razón, el Dr. Amado –quien también tenía orden de 

aprehensión– no fue presentado ya que se había ido del municipio. En 

enero de 1991, el Dr. Amado regresó y fue llevado ante el Ministerio 

Público, pero el antecedente del Sr. Arturo Nolasco Sotres fue de 

utilidad para que saliera libre por falta de elementos. 

Otro de los problemas, ya construidos los almacenes y enterrada la red, 

fue la electrificación, para ello se recurrió a las empresas que se 

asentaban en el municipio, con el fin de solicitarles su pago por el uso 

del agua. Éstas ya tenían un documento donde constaba que habían 

aportado al ayuntamiento por concepto de agua dos vehículos para la 

recolección de basura: uno para Santiago Tianguistenco y otro para 

Xalatlaco. Los representantes fueron a la presidencia municipal para 

pedir explicaciones. En consecuencia, se dialogó con el ayuntamiento, 

pero estos afirmaron que no habían recibido nada. Los habitantes de las 

zonas alejadas declararon que las viviendas pagaban cuotas a 

Tianguistenco, cuando era de Xalatlaco. Había un desconocimiento en 

cuanto a quién otorgaba el agua y a quién había de pagar. El secretario 

de este periodo (1982-1988) menciona que: 

“[…] 85, 82 pesos, 100, 60 pesos, bimestralmente, entonces en 

cabildo se determinó que a todas esas personas las empezáramos 

a jalar, cobrándoles 3, 5 y hasta 10 pesos bimestralmente, con el 

fin de jalarlas, quitarles poco a poco la administración de 

Tianguistenco y empezamos a tener más fricciones con 

Tianguistenco” (Andrés García, primer tesorero del Comité de 

Agua potable, fue entrevistado el jueves 18 de febrero de 2010, 

en la casa del señor Cándido Raymundo). 

 

Los intereses de las comunidades se empezaron a hacer presentes y cada 

una de ellas –por medio de su subcomité– se hizo cargo de su almacén, 

fragmentando la solidaridad presentada en la construcción de la red. Los 

problemas colaterales al proyecto fueron grandes, y los representantes 



GRUPO TOQUILNAMIC 

200 
 

del Comité Central asistían a los llamados de los usuarios para servir 

como intermediarios en los distintos conflictos públicos o domésticos. 

“De ese proyecto nacieron varios problemas con los Mejía, con 

los de Coexapa, en nuestro comité nos apoyaron o se peleaban 

entre vecinos. Familiares en presencia de nosotros se iban a 

matar. Y fuimos a ponerlos en paz. Y se aplacaron, pero le 

cerraron el camino para entrar a don Pablo Montes, y tenía que 

subir por el cerro” (Dr. Amado Quiroz Coroy, secretario del 

Comité Central de agua potable, fue entrevistado en febrero de 

2010, en su casa). 

El Comité Central se vio como una organización comunitaria que tenía 

que responder a problemáticas de acceso al agua sobre todo de las 

comunidades que vivían en la parte alta del municipio, con las fuerzas 

de sus pobladores, el sacrificio de familias enteras que tenían que buscar 

sustento a la par de participar en las faenas. En suma, el inicio de esta 

organización apuntalada por iniciativa del gobierno local emergió y se 

fortaleció con la participación de los pobladores, con la idea que era 

necesario tener más agua de acceso doméstico –entubada— en las 

comunidades que no estaban en la cabecera municipal. Sin embargo, 

esta organización colectiva se vio envuelta de distintas problemáticas 

para lograr la infraestructura actual; desde el convencimiento de la 

población, el acceso a los materiales necesarios, la improvisación en 

cuanto a la organización y gestión, y también los históricos conflictos 

con municipios vecinos. En consecuencia, se tomaron las decisiones 

que llevaron al surgimiento del Comité Central de agua potable de 

Xalatlaco, integrado por los comités comunitarios vecinales 

preexistentes, que ahora son llamados subcomités.  

 

 

 

 

 



NUESTRA MEMORIA  

201 
 

Imagen 2. Los líderes comunitarios en la construcción de un sistema 

de agua 

 
Fuente: fotografía proporcionada por el Sr. Damián Quiroz 

expresidente del comité de agua 

 

Los líderes, aunque han mantenido el discurso de la distribución 

equitativa, en la práctica han tenido problemas de control debido al 

crecimiento del número de habitantes y a los acuerdos de limitar el 

acceso a nuevos usuarios. De manera general, se puede afirmar que en 

lo que respecta a la morfología de esta organización, se caracteriza por 

contar con representantes electos a través de mecanismos de 

democracia directa –voto por mano alzada– y donde la organización se 

ha complejizado y extendido debido a las necesidades del sistema.  

En un territorio cada vez más poblado –donde el agua potable 

disminuye en calidad y cantidad— podemos encontrar en una 

organización como el comité de agua potable y sus vínculos con la 

población, la posibilidad de gestión del agua con características 

comunitarias; si bien se requiere actualmente de una revisión y 



GRUPO TOQUILNAMIC 

202 
 

mejoramiento de la infraestructura, encontramos que este proyecto que 

inició con esfuerzos de los líderes del momento ahora es una realidad.  

 

Referencias bibliográficas 

Comisión Estatal de Agua y Saneamiento [CAEM] (3 de octubre 1984). 

Proyecto Ejecutivo de las líneas de condición y regularización 

para el abastecimiento de agua potable al sistema Xalatlaco. 

Archivo Municipal.  

Pliego-Alvarado, Esmeralda; Guadarrama, Gloria J. (2019). 

Gobernanza y derecho al agua: prácticas comunes y particulares 

de los comités comunitarios de agua potable. Editorial: 

Sociedad y Ambiente. ISSN: 2007-6576 (impreso): México, 

julio-octubre. DOI: https://doi.org/10.31840/sya.v0i20.1992 

Shiva, Vandana (2003). Las guerras del agua. Privatización, 

contaminación y lucro. México, Siglo XXI Editores.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



NUESTRA MEMORIA  

203 
 

Capítulo 10. El espacio de la producción de papas 

en el municipio de Xalatlaco como un lugar para 

explorar el cambio cultural71 
                                                                                             Guadalupe 

Xochitla Patiño Mejía  

 

Xalatlaco es un municipio que vive grandes contrastes, hacia el centro, 

o lo que estaría enmarcado como área urbana, se concentran los 

servicios, los mejores ingresos y el mayor nivel educativo, aunque en 

las localidades hay algunas excepciones. Como apoyo a estas 

afirmaciones cabe destacar que muchas de las localidades del municipio 

se encuentran con un nivel de marginación alto, derivado de la falta de 

servicios y los bajos ingresos (que son los indicativos usados para estos 

fines) (INEGI catálogo de localidades)72. 

Aunque la superficie dedicada a la producción agrícola corresponde a 

una tercera parte del territorio, es poca la población que declaró como 

su actividad económica principal la agricultura durante el censo de 

2010, lo que podría significar que esta actividad se encuentra 

concentrada en un pequeño grupo de personas o bien que los 

productores no son de la localidad. El municipio tiene aptitudes para la 

producción agrícola, derivado de la calidad del suelo, relacionado con 

la zona boscosa, y la calidad del agua, producto de sus manantiales y de 

los escurrimientos derivados de la precipitación pluvial, incluso los 

bosques de Xalatlaco forman parte de los llamados “bosques de agua” 

de la región centro del país.  

 
71 Las aseveraciones que se encontrarán en el presente documento, están basadas en la 

investigación realizada entre 2016 y 2020 como parte del posgrado en Humanidades en el 

Instituto de Investigación en Ciencias Sociales y Humanidades de la Universidad Autónoma 

del Estado de Morelos financiada por CONACYT, en Xalatlaco, Estado de México.  

72 

http://www.microrregiones.gob.mx/catloc/LocdeMun.aspx?tipo=clave&campo=loc&ent=15&

mun=043. 

http://www.microrregiones.gob.mx/catloc/LocdeMun.aspx?tipo=clave&campo=loc&ent=15&mun=043
http://www.microrregiones.gob.mx/catloc/LocdeMun.aspx?tipo=clave&campo=loc&ent=15&mun=043


GRUPO TOQUILNAMIC 

204 
 

Con respecto a la población económicamente activa (PEA), el 47.47% 

de su población se encuentra en el sector terciario, esto es, comercio y 

servicios, de los cuales 29.7% se dedica al comercio y 70.3% a los 

servicios (educativos, hoteles, restaurantes y transportes). El sector 

secundario ocupa el 29.79 % de los cuales 74.73% se ocupa en la 

Industria manufacturera y el 25.27% restante a la industria de la 

construcción y otras actividades y finalmente el 21.51 % de la PEA 

ocupada se desempeña en las actividades primarias, esto es, agricultura 

y ganadería (INEGI 2010 citado en el plan de desarrollo municipal con 

respecto a la población económicamente activa (PEA)).  

Datos que de alguna manera podrían confirmar las afirmaciones de 

Gómez y Dorantes en tanto que: 

La mayor parte de la población de Xalatlaco son comerciantes, 

sin especializarse en algún producto, pero sí es un denominador 

común el desempeño del comercio preferentemente fuera de la 

comunidad y con dos destinos muy marcados: la Ciudad de 

México y Toluca. En este vaivén, la mencionada población 

situada entre estos dos grandes monstruos urbanos, recibe 

infinidad de influencias externas, totalmente ajenas a su 

dinámica interna, y sin embargo sigue siendo Xalatlaco 

perfilado y distinto a sus vecinos (Gómez & Dorantes, 2010). 

En campo, se pudo observar que muchos de los trabajadores que se 

dedican al comercio, lo hacen con la venta de productos alimenticios en 

la Ciudad de México (por ejemplo, gorditas o tamales). También hay 

una importante tradición musical, a través del mariachi y muchos de 

ellos trabajan en Garibaldi. Por su parte los estudiantes, tienen la opción 

de acudir al IPN o a la UNAM dos de las universidades más prestigiosas 

de México.  

La cercanía con la Ciudad de México permite a los pobladores hacer un 

recorrido relativamente corto, viajar diariamente, con lo que no se 

desligan de la vida de su comunidad para conseguir ingresos o acceder 

a ofertas laborales o académicas. Pero como mencioné al principio, 

estas movilidades también se encuentran desfasadas porque en las 



NUESTRA MEMORIA  

205 
 

localidades, el ritmo podría ser diferente. Además, muchas de las fiestas 

patronales se llevan a cabo en el centro, en lo que INEGI registra como 

Xalatlaco y los cuatro barrios principales, lo que dificulta un poco el 

acceso de los pobladores de las demás localidades para los sistemas 

rituales de mayordomía.   

Desde los años 80 y 90 en el proceso de reestructuración productiva, en 

el Estado de México, se comenzó a desarrollar la producción de papas, 

pero con la particularidad de estar dirigida a mercados más 

especializados. Testimonios afirman que el inicio de esta producción se 

vio influenciado por la industria de papas fritas empacadas, la mayoría 

de los testimonios coincide en nombrar a Sabritas, pero un informante 

privilegiado, afirma que fue gracias a Barcel, empresas que compiten 

por el mercado de papas fritas. En cualquiera de las dos versiones la 

demanda respondía a empresas que se encontraban ajenas a toda 

dinámica local.  

La forma de producción de papas en el caso de Xalatlaco es bajo el 

esquema de renta de tierras, pero en condiciones particulares. Los 

productores directos no son los pobladores de Xalatlaco, sino habitantes 

de la localidad de Balderas, perteneciente al municipio de Tenango, 

Estado de México. Estos pobladores son los que tuvieron el primer 

contacto con la empresa Barcel y esto incentivó una producción nueva 

en dicha localidad, fomentada, entre otras cosas por mayores beneficios 

económicos en relación con las producciones tradicionales y un 

mercado interesante ante la retracción de los precios de garantía en otros 

productos como el maíz (Escalante Semerena & Talavera Flores, 1998: 

82-83).  Para Balderas, esto significó un aumento en la demanda y en 

consecuencia en el precio por la renta de tierras, lo que motivó que 

buscaran nuevos espacios para la producción y en esta búsqueda 

llegaron a las tierras de Xalatlaco. 

La hipótesis con la que se realizó el acercamiento a la investigación fue 

que la intromisión de algunas empresas, dedicadas a la producción de 

papas fritas y envasadas, para incentivar la siembra de este producto en 

el municipio, había detonado cambios en las formas productivas 



GRUPO TOQUILNAMIC 

206 
 

imperantes en la comunidad y que esto había, a su vez, provocado 

cambios en las relaciones sociales establecidas alrededor de formas 

productivas tradicionales, pero durante el proceso se observó que son 

cambios emanados en diferentes contextos, locales, globales, 

nacionales, etc. los que crean el ambiente propicio para la conformación 

de ese espacio social.   

Para esto se definió el espacio de producción como un espacio social, 

entendido como un lugar que es construido histórica y culturalmente a 

través de prácticas y relaciones culturales, de manera que, el hecho de 

encontrar un producto u otro en un espacio de siembra no únicamente 

implicaría un cambio en lo encontrado en la tierra, sino de las relaciones 

que derivan de la producción.  

Para el esquema de análisis se estableció el cambio cultural como punto 

de partida, entendiendo como cultura el conjunto de: experiencias, 

prácticas y significaciones. Según esto, para los pobladores de 

Xalatlaco encontrar sus espacios, ahora sembrados de papas, se 

relaciona con un nuevo esquema de producción, diferente de los otros 

productos encontrados en el lugar, este responde a una actividad con 

sistemas, procesos y tecnologías innovadoras del que los pobladores 

solo actúan como espectadores. En un primer momento, no se 

consideraba esta separación entre la producción y los pobladores 

(porque de alguna manera se suponía que eran los propios pobladores o 

sectores de la población quienes sembraban), fue a través del trabajo 

que se pudo notar este desfase, por tanto, se comenzó suponiendo que 

el cambio vivido en sus tierras influye en las experiencias generadas 

con relación a nuevas prácticas productivas de manera directa. 

Metodológicamente, para el estudio se realizaron recorridos a través de 

los espacios de producción con la intención de observar y realizar un 

mapeo de los espacios donde se encontraban los diferentes productos 

agrícolas, observar las formas de trabajo y establecer contactos con los 

informantes. Otra forma de obtención de datos fue a través de la 

observación participante formando parte de algunos eventos 

comunitarios, como los paseos y fiestas patronales y entrevistas abiertas 



NUESTRA MEMORIA  

207 
 

y cerradas con agentes y actores sociales involucrados en la producción, 

detentores de significaciones y constructores de espacios sociales. 

Además de esto también se realizaron búsquedas documentales en el 

archivo del municipio y en páginas oficiales.  

Cambio cultural 

Al plantear el estudio del cambio cultural a partir de la llegada de 

nuevas prácticas productivas, en particular, en las que constituyen el 

objeto de interés, surge la pregunta: ¿Qué se está entendiendo por 

cambio? Y más profundamente ¿qué se está entendiendo por cambio 

cultural? Es propósito de las siguientes líneas ahondar en estos 

cuestionamientos.  

Según una definición del diccionario, la palabra cambio proviene del 

latín cambium y “denota la acción o transición de un estado inicial a 

otro diferente, según se refiera a un individuo, objeto o situación” 

también se le puede definir como el “proceso mediante el que un 

determinado estado de las cosas se sucede a otro estado73”.  El cambio, 

es un tema que ha provocado interés a través de distintas épocas. Tal 

como evoca la paradoja de Teseo que reza lo siguiente:  

Según la leyenda recogida por Plutarco: El barco de Teseo fue usado 

durante 300 años. En el curso de sus viajes, la madera se rompía o se 

pudría y tenía que reemplazarse, de manera que, cuando Teseo volvió a 

casa, había tantos reemplazos que se preguntaban si el barco seguía 

siendo el barco de Teseo o había sido reemplazado por uno nuevo (El 

barco de Teseo, leyenda griega74)  

Reflexionando sobre la paradoja de Teseo, acerca de si seguía siendo el 

mismo barco, Aristóteles planteaba que seguía siendo el mismo barco 

por tres causas: formal, material y final: la causa formal, es que 

conserva el mismo diseño; la causa material, sigue siendo del mismo 

material; y la causa final, su propósito es el mismo.  

Si lo pensamos en un sentido amplio, el cambio es algo presente en 

todos los aspectos de la vida, no hay espacio que escape a este proceso, 

 
73 https://www.significados.com/cambio/ 
74 https://psicologiaymente.com/cultura/paradoja-barco-teseo 

https://www.significados.com/cambio/


GRUPO TOQUILNAMIC 

208 
 

afectando particularmente a los entes vivos. Las sociedades, en tanto 

grupos “vivos”, también están cambiando. A veces, los cambios pueden 

ser lentos, generados por el movimiento procesual de la vida misma, 

casi imperceptibles, algunos otros son acelerados y la diferencia dada 

por ellos hace difícil reconocer que se trata del mismo lugar o espacio.  

Además, podría decirse que, al hablar de cambio, si bien hay algo que 

se modifica, también hay algo que persiste, una especie de esencia, o 

como en el caso de Aristóteles, unas causas, que hace persistir la idea 

de aquello que ha cambiado.   

Al abordar el cambio en la sociedad puede decirse que para la 

comunidad que vive el cambio, hay algo que persiste, es decir, partimos 

de la idea de que el cambio no desaparece culturalmente a la sociedad, 

sino que, a pesar de encontrar innovaciones, en este caso en las formas 

de producción, y nuevas experiencias e interpretaciones asociadas a 

ellas, hay algo que sigue siendo Xalatlaco.   

La propuesta para definir lo que se entiende por cultura se basa en cierto 

sentido en la conceptualización de Geertz, aunque en su matiz más 

elemental, ya que se consideran además otros elementos que la 

enriquecen y complementan. No obstante, se retoman de Geertz los 

elementos de su definición de cultura en cuanto a que considera pilares 

de esta: la interpretación, la experiencia y la acción. Aunque, para los 

fines de esta investigación, se ha definido la acción como el acto en el 

que la interpretación se manifiesta de manera práctica. De manera que, 

la cultura quedaría definida como: interpretación, experiencia y 

prácticas (Geertz, 1973: 91 citado en Thompson, 2002: 196). 

Inicios de la producción  

A partir de este punto comenzarán a abordarse de manera más puntual 

parte de los hallazgos encontrados en el trabajo y en investigación 

documental de tal manera que puede decirse que en el origen de esta 

nueva forma de producción en Xalatlaco, en algún punto, uno de los 

productores de Balderas, que para aquel momento no era tan 



NUESTRA MEMORIA  

209 
 

significativo, conoció a Reyes Puentes (de los Puentes)75. Reyes es 

originario de Xalatlaco, y en aquel tiempo vivía en la ranchería de 

Morelos. Para cuando se conocieron, ya se decía que era un 

intermediario en la renta y compra de tierras, debido a que este 

personaje había trabajado durante los años ochenta comprando tierras 

para, una avecindada, al parecer argentina o española, que buscó 

comprar tierras en Xalatlaco, y que actualmente tiene un rancho en el 

camino al Ajusco. En ese tiempo este territorio se encontraba a las 

orillas de la población, cerca de la planta envasadora de aceites. Se dice 

que Reyes pagó por este espacio un precio muy bajo a los dueños 

originales y se lo revendió a ella con una importante ganancia. Esto 

puede hacer referencia en cuanto a que el intermediario podría presentar 

un desfase entre los lugares que intermedia, incluso en un papel 

antagónico, mismo que se hará más evidente en líneas más adelante. 

Con respecto a las papas, este individuo, o más específicamente su 

grupo familiar, conocidos como los Puentes, fueron el contacto del 

productor de Balderas, Don Isaac. En su momento, tuvieron un papel 

de contacto e intermediación exclusivo, es decir, Don Isaac conseguía 

tierras únicamente a través de él. Esta posición como intermediario, dio 

a los Puentes cierto poder económico, y acompañado de éste, la 

posibilidad de aumentar su capital económico y ostentarlo con símbolos 

que detentaran estatus. Aunque algunos de estos símbolos se asociaban 

al sistema de significados tradicionales como el sistema de cargos, 

también encontraron que era posible hacerlo en otros sentidos, 

particularmente con elementos adquiridos con recursos monetarios 

(ropa, camionetas, etc.)  

Su decisión de no invertir totalmente su capital en el sistema de 

prestigio por excelencia de la comunidad, al parecer, obedecía 

principalmente a dos razones. La primera era que ellos habitaban en una 

de las llamadas “rancherías” que eran localidades ubicadas en las 

periferias, con una baja densidad poblacional (según el censo de 1990 

 
75 Para los nombres son utilizados seudónimos  



GRUPO TOQUILNAMIC 

210 
 

su población era de 453 habitantes, en el de 2000 era de 1041), lo que 

hacía difuso su peso como grupo en las festividades celebradas 

mayoritariamente en las iglesias o capillas del centro. Otra razón por la 

que no participaron en el sistema de cargos era su propio papel como 

intermediarios, lo que cuestionaba su compromiso con los locales. Es 

decir, los pobladores no veían con total agrado la renta de tierras a 

personas ajenas a la localidad.  

Estos elementos dificultaron en su momento su posición de prestigio en 

el sistema tradicional, por lo que invirtieron su capital en camionetas, 

maquinaria y tecnología. Al paso del tiempo, el cambio mismo de la 

comunidad, como la separación del poder secular y gubernamental, 

entre otros, permitió reconocer, en mayor medida, estos nuevos 

símbolos y aumentar la capacidad de gestión de estos personajes.  

La función de este grupo como intermediarios fue crucial hasta hace 

algunos años. Su papel consistía en ofrecer a los productores externos 

extensas hectáreas de tierra para la siembra. Siendo que, en Xalatlaco, 

la media de productores tiene una tierra de dos hectáreas o menos, su 

tarea consistía en visitar a los dueños de tierras y ofrecer rentarlas.  

Este intermediario de tierras tenía conocimiento crucial para esta tarea: 

sabía quiénes eran dueños de la tierra, los precios medios y las formas 

de compromiso para la renta. Los intermediarios buscaban uno a uno a 

los productores con la intensión de rentar sus tierras, algunos 

testimonios mencionan que ellos no especificaban el uso que se les 

daría, por lo que los dueños sobreentendían que serían ocupadas para el 

uso tradicional. Esto es, que algunos productores afirman que eran 

“engañados” por omisión de información, que los dueños de la tierra les 

rentaban pensando que ellos mismos las utilizarían sembrando milpa, 

maíz o haba (testimonio de arrendadores e intermediarios, Xalatlaco, 

2018).  

Estas afirmaciones son al menos medianamente cuestionables porque 

el papel que ellos jugaban como intermediarios era sumamente 

conocido, a pesar de esto, decirse engañados utilizaría el papel de los 

intermediarios también para minorizar el reproche de los locales con los 



NUESTRA MEMORIA  

211 
 

dueños de la tierra. Con lo que su papel intermediaba, tal como 

menciona Sánchez (2012) y amortiguaba los conflictos permitiendo 

actuar a los dos grupos.  

Una vez hechos los compromisos con los dueños de la tierra, el 

intermediario ofrecía las grandes extensiones a los productores, lo que 

las tornaba más interesantes, es así como en Balderas dicen: “nosotros 

no buscamos tierra en Xalatlaco, ellos solitos nos las ofrecen” 

(Entrevista en Balderas, 20-11-2018). 

De manera paulatina los personajes mencionados fueron estableciendo 

una relación más exclusiva con “Don Isaac” quien se convirtió, si no en 

el único productor del municipio, sí en el más importante, dicen los 

pobladores que hay otros productores, pero lo cierto es que no se ha 

oído otro nombre.  

La relación entre estos personajes era total. Los Puentes se encargaban 

de la búsqueda de tierras y los foráneos, se enfocaban en su explotación, 

por lo que estos últimos, tenían un conocimiento prácticamente nulo del 

municipio, a excepción de las tierras donde trabajaban, conocían poco 

del lugar.   

Además de los servicios evidentes de intermediación de tierras, estos 

personajes hacían el papel de intermediarios culturales. Por ejemplo, 

Xalatlaco, es un pueblo de palabras dulces, aunque técnicamente los de 

Balderas y los de Xalatlaco hablan el mismo idioma, no sé si podría 

decirse lo mismo del lenguaje en cuanto a las expresiones y modismos. 

Cuando se pide algo, que tenga cierto nivel de compromiso o 

trascendencia, tales como ”pedidas de mano”, “las invitaciones 

religiosas” e  incluso cuando se invitaba a los músicos a tocar en alguna 

fiesta religiosa (aun cuando se les pagara), etc., no se limitaba a pedir 

las cosas y pagarlas, sino que había que saber pedirlas, las formas 

implicaban un performance en el que, sin importar el nivel jerárquico 

de quien solicitará las cosas, mostraría cierto nivel de respeto y 

humildad, eligiendo con cuidado sus palabras.  

En algunos casos, además del pago, se ofrecía algún bien como parte 

del convencimiento (comida, alcohol bebible, frutas, etc.). Lo más 



GRUPO TOQUILNAMIC 

212 
 

común es que a quien se le hacía la solicitud, en principio se negaran, 

descalificando además las virtudes de aquello que poseen y que les 

solicitan, esto implicaba incluso cargar con la devolución de aquello 

que se lleva a obsequiar para el convencimiento (las mencionadas frutas 

o licores).  

Este tipo de solicitudes eran las más usuales hace treinta años, cuando 

comenzó en Xalatlaco la producción de papas. Estas negociaciones 

serían tan largas y minuciosas dependiendo de la importancia de lo que 

se negocia y de la capacidad de contestación de quien está negociando. 

En la contestación de descalificación, en el caso de la tierra, dirían: no 

se da nada, esta fea, está lejos, hay pura piedra, se meten los animales, 

etc. El negociador tendría entonces que insistir y contestar de manera 

positiva, pero sin contradecir enfáticamente a la contestación, ya que 

eso constituiría una falta de respeto. Por ejemplo, si le dicen: ahí no se 

da nada, no podría contestar, -yo ya vi que sí se da-, sino algo más 

amable, por ejemplo, -aunque sea unas mazorquitas para ir pasando, ya 

ve que no necesitamos mucho.  

Así, aunque básicamente era el mismo idioma, la manera de pedir las 

cosas seguía un protocolo, por así decirlo, especialmente cuando se 

presentaba una relación “de respeto”, por cuestiones generacionales, de 

género, de estatus, etc. 

Actualmente, aunque en algunos casos este tipo de relación y forma de 

pedir las cosas se sigue manteniendo, máxime entre los mayores, las 

personas más jóvenes han relajado sustancialmente estos rituales. Con 

un lenguaje más unificado con otros lugares, quizá por la influencia de 

factores como los medios de comunicación, la migración, la mayor 

escolaridad, etc. no obstante, esto se muestra como un ejemplo de los 

elementos no explícitos que el intermediario llevaba a cabo y que, por 

ejemplo, en caso de no conocerlos se podría pensar que efectivamente 

no querían rentar sus tierras.  

Otro aspecto en el que los intermediarios actuaban era en los aportes 

rituales. En el municipio, cuando se vivía en un barrio o se tenía alguna 

propiedad en él, se tenía que “cooperar” rigurosamente con los gastos 



NUESTRA MEMORIA  

213 
 

rituales correspondientes. Aun si no había una marcada afinidad con los 

festejos. El hecho de no hacerlo implicaba consecuencias tales como la 

negación de los servicios, principalmente el agua, además del repudio 

de la comunidad.  

En este sentido, los intermediarios, cubrían los gastos rituales, no 

únicamente en su condición de personas o de habitantes, sino en virtud 

de estar obteniendo beneficios de unos bienes que se consideraban parte 

de la comunidad (la tierra y el agua). Estos gastos rituales se cubrían ya 

sea pidiendo directamente la cooperación al productor (el de Balderas) 

o en su defecto, aportándolo ellos directamente, debido a que 

comprendían la importancia y la imperativa necesidad de cubrir en su 

momento con estos procesos, si es que se quería evitar una 

confrontación.  

Otro aspecto en el que los Puentes actuaban era en las labores de 

vigilancia del producto. Es decir, en cuidar que no se lo robaran, acción 

que también les originaba conflictos, no obstante, en su papel de 

habitantes empoderados generaban cierto sentido de respeto, en cuanto 

a que su vigilancia implicaba un nivel de cautela para quienes 

intentaban robar producto.  

Los intermediarios también cubrían un papel emblemático, esto es, 

lanzaban a las nubes las bombas “que espantan el agua”. Eran estos 

personajes, quienes, en su calidad de locales, conocedores de las señales 

climáticas y en virtud de la cercanía, al ver aproximarse una lluvia “no 

beneficiosa”, tiraban estas bombas para evitar que dañara la producción 

(información basada en entrevistas con los nuevos intermediarios). 

Aunque algunos cuentan que los propios productores, en tiempos de 

lluvias torrenciales, permanecían en los sembradíos y eran los 

encargados de echar estas bombas. 

Así el papel de los intermediarios es patente, no solo en su función más 

evidente, la de aglutinar las tierras para ofrecerlas a los productores 

foráneos, sino que además cubrían algunas de las formas rituales, 

culturales y de mediadores de conflicto, seguramente habría algunas 



GRUPO TOQUILNAMIC 

214 
 

más, pero se considera que estas ejemplifican que el papel que tenían 

iba más allá del control del mercado de tierras.  

De esta forma puede decirse que, en el surgimiento y primer desarrollo 

de las nuevas prácticas productivas vinculadas a la producción de papas 

en Xalatlaco, es posible destacar varios aspectos, en primer término, 

resaltar que en la construcción del espacio social configurado con la 

producción de papas actuaron por un lado una coyuntura exógena 

originada en un poblado cercano, esto es, unas condiciones sociales que 

sometieron a los pobladores de Balderas a una experiencia productiva 

que se integró en su sistema de significaciones y que los llevó de una 

producción de subsistencia a una producción con vistas al mercado.  

En este proceso influyó la posibilidad de un mercado para la venta de 

sus productos, según los relatos, incentivada en sus orígenes por 

intereses empresariales. En este sentido el espacio comenzó a 

manifestar parte del sistema de poder vigente en la época y que 

combinaba al mismo tiempo el poder político y económico.  

En este aspecto, la figura del intermediario actúo como una herramienta 

que acuñó la posibilidad de rentar las tierras, no mediante métodos 

coercitivos o violentos, sino mediante el uso de los propios códigos 

culturales. Esto, de alguna forma diluía las rupturas que se estaban 

originando y cuyos efectos más profundos seguramente no eran 

sospechados por quienes estaban en ese momento en el proceso.  

La separación  

Aproximadamente desde 2015, aunque no es un dato exacto, la relación 

entre el intermediario cultural y el productor se fracturó. Según los 

testimonios, el productor encontró que los intermediarios le robaban su 

producto (cosa además muy común en el sector agrícola, en diferentes 

lugares y productos76). Sin embargo, los propios “nuevos cuidadores” 

reconocen que el “robar poquito” es una práctica común, tanto de los 

pobladores como de los propios cuidadores, por lo que se podría pensar 

 
76 El “robo” en pequeña escala o robo de autoconsumo es tolerado por los productores en 

diferentes ámbitos, se ha observado por ejemplo en la producción de ejote (Patiño, 2008), en 

las huertas de durazno, etc.  



NUESTRA MEMORIA  

215 
 

más que la ruptura se ha venido gestando desde que la propia 

comunidad fue cambiando.  

Además de esto, las nuevas formas de propiedad de la tierra, dirigidas 

por las políticas públicas gubernamentales de finales de los 90´s, 

cambiaron no solo la reglamentación sobre el uso y propiedad de éstas, 

sino también, en algunos personajes, las ideas acerca de ellas, de una 

propuesta comunal a una más individual o personal. Los procesos de 

cambio y las diferencias son múltiples, por ejemplo, en el municipio, 

como en muchos otros en México, se ha diversificado la oferta y 

adscripción religiosa y separado de manera más enfática las cuestiones 

religiosas de las correspondientes al gobierno formal. Aun se coopera 

en las cuestiones comunitarias, pero hay cada vez una mayor resistencia 

en cuanto a los gastos rituales religiosos.   

Por otro lado, el propio productor, “Don Isaac” fue conociendo personas 

que también trabajaban en el campo. Como, por ejemplo, un ahuizote, 

(identificado como nuevo intermediario 1), o un músico (identificado 

como nuevo intermediario 2). Estas personas con un conocimiento 

profundo de la comunidad y particularmente de las negociaciones en 

tierras de labor, en vista de que ellos mismos en muchas ocasiones 

recurrían a la renta o medianía de tierras, comenzaron a asesorar y a 

cubrir las funciones que en su momento hacían los intermediarios, pero 

a un costo menor (Testimonios de los intermediarios en Xalatlaco en 

diversas entrevistas entre 2017 y 2018).  

Esto puede ser un ejemplo, de como un cambio en las interpretaciones 

se refleja en cambios en las prácticas y como esto va generando nuevas 

prácticas también. Así mismo esto se manifiesta en la configuración de 

los espacios y expresan las relaciones de poder existentes.  

Observamos, además que, los cambios en la relación entre el 

intermediario y el productor no obedecen únicamente a diferencias o 

confrontaciones en la relación entre estos personajes, sino a cambios en 

la forma de vida de la comunidad. Nuevas prácticas que involucran, 

nuevas formas de interpretación y obviamente a diferentes 

experiencias. En este sentido observamos de forma concreta como estos 



GRUPO TOQUILNAMIC 

216 
 

tres aspectos (prácticas, significaciones y experiencias) se influencian 

en la construcción de cambio cultural.  

Nuevos intermediarios  

Ahora ahondaremos sobre los actores que se han constituido como 

nuevos intermediarios, abordando tres ejemplos concretos, con lo que 

se da a entender que existen otros personajes que cumplen esta función. 

Esta relación se fue dando de manera paulatina. Aunque el productor no 

ha establecido relaciones de franca amistad, compadrazgo o parentesco, 

si ha logrado establecer cierta cercanía con algunas personas. En 

particular, con aquellas que, como él, trabajan en el campo. No obstante, 

las diferencias entre él y estos personajes los colocan en una posición 

un tanto asimétrica. Para esto mencionaremos tres ejemplos:  

Intermediario 1.  

El intermediario 1, fue en su momento un personaje con una carga de 

prestigio dentro de la comunidad, esto debido a su papel como ahuizote. 

Sin embargo, económicamente se encuentra en cierta desventaja. No es 

el papel de esta investigación determinar qué factores personales lo 

llevaron a su escasez económica, pero en el ámbito social, este 

personaje ha quedado ligado a procesos que cada vez pierden mayor 

vigencia en la localidad: como la siembra de milpa en tierras prestadas 

o rentadas o la lectura del clima para este fin; también es tlaxiquero 

(extrae pulque de los magueyes), cuida animales (borregas), recolecta 

hongos, entre otras cosas.  

Este personaje, conoció a Don Isaac, porque ambos trabajaban en el 

campo, aunque en diferentes ámbitos, el intermediario 1, como 

tlaxiquero, acudía constantemente a la parte alta, donde actualmente 

siembran papas, y pasaron del saludo a la plática. En algún momento él 

cuidó de las siembras, para que no fueran robadas y contactó a 

pobladores locales, para indagar si estaban interesados en rentar sus 

tierras para la siembra de papas.  

Intermediario 2 

Este personaje es músico tradicional y sembraba milpa, haba y maíz. 

Conoció al productor porque su domicilio actual se encuentra a las 



NUESTRA MEMORIA  

217 
 

orillas de la población. Cerca de donde sembraban papa. Por más 

detalles actualmente a unos pasos de donde vive se encuentra un 

sembradío de este tubérculo. Fue así como fue conociendo con el 

productor para quien ha trabajado como cuidador. Incluso recomendó a 

su yerno para cuidar tierras altas.  

Intermediario 3 

El tercer personaje se dedica a cuidar borregas en el monte, conoció al 

productor en este espacio, y en ocasiones le ayuda u orienta sobre tierras 

de interés para el productor, por ejemplo, si ha rentado dos terrenos y 

hay uno en medio de estos, este personaje le ayuda a indagar quién es 

el dueño, dónde vive y cómo contactarlo y en ocasiones él mismo lo 

contacta, por lo que, para algunos, este personaje es un intermediario.  

Como podemos ver en estos ejemplos, los nuevos personajes que 

apoyan al productor en la búsqueda de espacios productivos distan del 

papel que en su momento llegaron a tener los Puentes. Son personajes 

cuyos ingresos regularmente no rebasan dos salarios mínimos y que en 

el caso de los servicios de intermediación reciben a cambio diferentes 

tipos de pago. Por ejemplo, por las asesorías, suelen dar una 

compensación variable, entre los 200 y 500 pesos dependiendo de la 

cantidad de terrenos que consigan. Mientras que, por los servicios de 

vigilancia, existe una cuota fija de dos mil a la semana77.  

Esta cantidad, que pudiera considerarse interesante en vista de los 

ingresos que estos personajes tienen en su trabajo cotidiano (con 

excepción quizá del pastor de ovejas), pueden convertirse en 

insuficiente, al momento de enfrentar algún conflicto, ya que en estos 

casos el productor se deslinda y son estos intermediarios menores 

quienes soportan y reciben la carga conflictual.  

Por ejemplo, uno de estos personajes relató una ocasión en que 

descubrió a sus vecinos robando papas, él los enfrentó, pidiéndoles que 

no robaran, (por que llevaban camioneta, dice: “una cosa es agarrar para 

uno, pero ya por camioneta es robo”), entonces ante el reclamo, la 

 
77 En el caso de los primeros intermediarios se decía que, por ejemplo, podían cobrar por un 

terreno 5 mil pesos y dar al dueño 2 mil.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

218 
 

familia de los vecinos lo golpeó gravemente, de manera que necesitó 

atención médica. 

Al enterarse de esto, el productor le dijo que él no podía someterse a 

una situación de conflicto con los pobladores, porque tiene que seguir 

en la población cuidando de sus cultivos, entonces le dio al cuidador un 

sobrepago de $500 pesos y no intervino más. No obstante, para este 

personaje, las afrentas con su vecino han continuado (Testimonio 

intermediario 2, Xalatlaco, 23-08-2019).  

Así los nuevos intermediarios, asesores y vigilantes del productor 

tienen un papel menor y más fácilmente sustituible que los Puentes. En 

ninguno de los casos se ha asociado a la capacidad de adquirir algún 

espacio de poder como había ocurrido con los personajes anteriores.  

Estado actual de las formas del espacio social  

Como ya mencionamos, el interés principal de este estudio son las 

nuevas prácticas productivas en la tierra de cultivo de las papas, 

identificada como un espacio social construido. Este espacio estaría 

reflejando todo un sistema social, así como un momento histórico y 

tecnológico. Por lo que en este contexto es prudente cuestionarse acerca 

de los efectos de las nuevas prácticas en el cambio cultural.  

Actualmente, en el municipio de Xalatlaco, los principales productos 

agrícolas son la avena, el maíz, la papa, el haba y la zanahoria, aunque 

debe decirse que en las gráficas no se desglosa el maíz y el haba 

sembradas en milpa y las de siembra exclusiva, es de destacarse que a 

pesar de que la mayor parte de la superficie está sembrada con avena 

(48.90%) en comparación con la superficie de papas (6.75%), la 

relación con el valor de producción se invierte con un 46.46% y un 

23.26% respectivamente, no obstante, como puede intuirse debido a que 

los productores son foráneos este ingreso no deriva en beneficios para 

los habitantes de Xalatlaco más allá de pago por renta de la tierra, aun 

cuando este sea mayor en relación con otros cultivos en el municipio. 

 

 

 



NUESTRA MEMORIA  

219 
 

Tabla 1 producción agrícola por cultivos, municipio de Xalatlaco 2018 

 
PRODUCCIÓN AGRÍCOLA POR CULTIVO EN XALATLACO 2018  

 Superfic

ie 

sembrad

a (HA)  

Superfic

ie 

cosecha

da (HA) 

Producci

ón (Ton) 

Rendimien

to 

obtenido 

(Ton/HA)  

Precio 

medio 

rural 

($/Ton

) 

Valor de 

la 

producci

ón (miles 

de pesos)  

% sobre 

el valor 

de la 

producci

ón total  

        
TOTAL 2,252.16 2,252.16 28,317.0

5 

0 0 50,270.5

4 

100% 

AVENA 

FORRAJE

RA EN 

VERDE 

1,101.36 1,101.36 20,925.8

4 

19 558.77 11,692.7

3 

23.26% 

MAÍZ 

GRANO 

910.1 910.1 2,948.40 3.24 3,713.2

0 

10,948.0

0 

21.78% 

PAPA 152 152 3,652.56 24.03 6,393.7

1 

23,353.4

1 

46.46% 

HABA 

VERDE 

75.2 75.2 488.8 6.5 6,222.3

0 

3,041.46 6.05% 

ZANAHOR

IA 

13.5 13.5 301.45 22.33 4,096.6

7 

1,234.94 2.46% 

Fuente: SIACON-NG 

La obtención de estos productos pasa por diferentes procesos que se 

reflejan en el espacio social que los constituye. Como se propuso con 

anterioridad, cada uno de estos cultivos, entendidos como espacios 

producidos, estaría reflejando un modo de poder y una coyuntura que 

expresa la capacidad de actuar con base a un sistema de significados.  

La milpa, lo más tradicional de Xalatlaco, es un policultivo que 

combina o puede combinar maíz, frijol, calabaza, haba y avena; a la 

sombra de estas plantas domesticadas también se encuentran productos 

no sembrados o silvestres como los quelites, nabos, xocoyoles, 

chivatitos y jaltomates. El sistema de producción milpa, es el que se 

constituye con mayor arraigo y con el que se imbricaba de manera más 

profunda la cosmovisión. Los tiempos eran justos dentro del sistema de 

cargos, de los festejos de los santos, las peregrinaciones, entre otros.  



GRUPO TOQUILNAMIC 

220 
 

La producción de maíz, haba y avena como elementos separados fueron 

potenciados con las políticas productivas que buscaban que el 

campesino fuera el principal proveedor de alimentos para las ciudades. 

Actualmente los principales apoyos gubernamentales para el campo en 

Xalatlaco están enfocados en el maíz y haba, mismos que se vinculan a 

un consumo regional.  

El caso de la avena, este producto, parece estar vinculado con mercados 

regionales, e incluso en algún momento cubría las necesidades 

provenientes de establos del ejército y del mercado de animales. 

Actualmente, aunque parece que se ha desvinculado del ejército, sí 

sigue abasteciendo al mercado de animales. Este mercado se lleva a 

cabo los martes, en Santiago, Tianguistengo, a unos kilómetros del 

tianguis ubicado en el centro de este lugar (entrevista en Xalatlaco a 

Jorge Patiño, 9-08-2018 y director de ecología 08-08-2018).  

Finalmente encontramos la producción de papas, esta producción la 

llevan a cabo productores externos, de Balderas, mediante la renta de 

tierras. En este producto el papel de los locales es mínimo y parece 

representar la forma de producción de la etapa neoliberal en el campo.  

Para mostrar esta idea, se pensó en la elaboración de tres esquemas, qué, 

aunque no agotan la diversidad de los productos encontrados en la 

región, representan, las principales formas en que se relacionan de 

acuerdo a la idea mencionada. Estos esquemas corresponden a: milpa 

(principalmente maíz, calabaza y frijol), habas y papas. 

En la producción de milpa, el productor está presente en cada una de las 

etapas, su capacidad de decisión aparece desde la siembra, el trabajo, 

los recursos utilizados y hasta el consumo. Su producto se distribuye, 

salvo algunas lógicas excepciones, a nivel local a través de redes 

sociales, particularmente con familiares, amigos, parientes rituales y 

conocidos, así mismo, la mano de obra usada tanto para el trabajo como 

para la distribución de los productos es local. Gran parte de la 

distribución de la producción y del trabajo se lleva a cabo mediante 

procesos de reciprocidad, por ejemplo, al trabajar en una milpa de algún 

pariente o vecino es probable recibir productos como agradecimiento.  



NUESTRA MEMORIA  

221 
 

En algunos casos usan tecnologías e insumos derivados de las 

tecnologías verdes, pero pueden prescindir de ellas, usando semillas y 

abonos producidos por el propio campesino. En términos de Bonfil 

Batalla, esto podría asociarse a lo que se denomina cultura autónoma, 

debido a que el productor posee el poder de decisión sobre la 

producción, uso y reproducción de los elementos culturales para la 

obtención del fruto de la siembra, y en teoría, aunque puede decidir 

sobre agregar algunos elementos no propios como abonos, fertilizantes 

o usar maquinaria en algún punto de sus procesos, también puede optar 

por no usarlos (aunque cabe aclarar que puede ser por decisión propia 

o argumentando falta de recursos).  

Sin embargo, esto no quiere decir que su relación con la sociedad más 

amplia no esté libre de fragmentaciones, o que la autonomía del poder 

sea una decisión meditada, aunque pudiera serlo, es posible que, dentro 

de esta forma de trabajo, también se encuentre una aspiración a los 

elementos de modernidad y desarrollo que representan los elementos 

más comerciales, por ejemplo, implementación de maquinaria o 

semillas de laboratorio.  

Así puede decirse que, de alguna manera, en la producción milpa, el 

productor se encuentra presente en cada una de las etapas y su posición, 

siguiendo a Masey, (Masey, 2007: 1-8) -en tanto que, la forma en que 

los actores se relacionan con el espacio los coloca en una posición 

dentro de un nodo de relaciones y de distintas mezclas en las distintas 

relaciones de poder- es más horizontal. El espacio de la milpa coloca al 

productor en una posición menos diferenciada con respecto a los 

elementos que se reúnen para conformar este espacio social.  

Experiencias en la siembra de milpa:  

Aunque en principio, en el proceso de análisis de este trabajo, no se 

hacía diferencia entre la producción de milpa y la producción de maíz 

(estadísticamente no existe esta diferencia), en el trabajo en campo si se 

encontraron discrepancias. La milpa combina diferentes productos, 

principalmente endémicos, como el maíz, la calabaza, el frijol y el haba, 

que son sembrados y pueden coexistir en el espacio. Mientras que los 



GRUPO TOQUILNAMIC 

222 
 

productos, considerados silvestres son sujetos de recolección. En 

particular para los productos de recolección es necesario un trabajo 

manual en el que, durante el deshierbe, se separan los productos 

comestibles, de lo que es considerado hierba lo que implica la 

recolección a pie por cada uno de los surcos.  

Esto se pudo observar, particularmente en una milpa, en la que 

siguiendo el método de observación participante se presenció en un 

deshierbe. En esta ocasión se involucraban la esposa e hijos (una niña 

de alrededor de 14 años y un niño de aproximadamente 9 años) del 

campesino, donde de manera manual seleccionaron quintoniles para su 

consumo y arrancaban lo que consideraban hierba, durante esta visita, 

llegó otro personaje que dijo que podía ayudarle y comenzó a realizar 

su trabajo de manera rápida, jalando desde arriba del surco hacia el 

centro con el azadón , ante la molestia, principalmente manifiesta en 

sus hijos: -“no sea loco”, le dijeron, ya que a esa velocidad arrastraba 

toda la vegetación con el azadón (visita milpa, localidad de Morelos, 5-

08-2018).  

El trabajo en la milpa corresponde totalmente a mano de obra local, en 

ocasiones familiar, de vecinos o amigos. En el trabajo participan todos, 

hombres, mujeres, niños y niñas. Esto constituye un aprendizaje 

generacional acerca de la forma en que se lleva a cabo la producción, 

que implica desde la identificación de un lenguaje específico para las 

tareas que se llevan a cabo hasta saber caminar entre los surcos e 

identificar las plantas.   

Además de esto, contaban que en el trabajo en la milpa también hay una 

selección de plagas, como pueden ser los conejos, que además son 

comestibles o algunos otros que son desechados como las tuzas, los 

ratones de campo y las víboras.  

Con respecto a quienes siembran, quizá generalizando un poco puede 

decirse que se encontraron principalmente dos tipologías. Para entender 

esto es necesario tomar en cuenta que la milpa no se considera una 

producción redituable desde el punto de vista económico, es decir, su 

principal propósito no es el de obtener ingresos de ella, si no obtener 



NUESTRA MEMORIA  

223 
 

productos, ya que actualmente sus productos prácticamente no se 

comercializan, en ocasiones sí, pero en pequeña escala, a diferencia de 

la producción de maíz que es principalmente con miras a la 

comercialización o pensada en términos económicos (entrevistas y 

observación en campo, Xalatlaco 2017-2018).  

El primer tipo de productor milpa, es una persona que podría 

considerarse exitosa, cuyos ingresos dependen de alguna otra actividad, 

pero que, al mismo tiempo, tiene tiempos libres para la producción, o 

bien recursos económicos para pagar a alguien que desarrolle la 

actividad. Estos personajes estuvieron vinculados con el trabajo en 

milpa por medio de la herencia del conocimiento, a través de sus redes 

sociales: padres, padrinos, etc.  

Este tipo de personajes se mueven en cierto sentido por la nostalgia y 

quizá por la necesidad de establecer vínculos rituales, que en cierta 

forma les proveen elementos de estatus. Porque finalmente, ¿Qué son 

los elementos de prestigio si no hay personas que puedan codificarlos? 

Así, pueden llevar a cabo elementos como “la tlaxquiada” que era 

acudir a la milpa a comer la primera cosecha de elotes o la elotada, que 

es básicamente lo mismo, pero no es la primera cosecha. Estas 

ocasiones son por excelencia un buen pretexto para reunirse con la 

familia, compadres, etc., fortalecer lazos y establecer compromisos. 

Incluso los elotes no son tan protagonistas en estas reuniones, donde se 

suele llevar bebidas, longaniza, etc., tal como se observó en recorridos, 

donde en las tlaxquiadas se veían a orillas de la milpa camionetas y/o 

autos de mediana y alta gama, al indagar con los pobladores informaban 

que los dueños eran profesionistas o vendedores de alimentos en la 

Ciudad de México (Entrevista con un profesor que cultiva milpa, 

Xalatlaco centro, 9-08-18). 

El otro tipo de personajes que siembran son personas con un fuerte 

arraigo a la milpa, no sabría decir, si se trata de un tipo de resistencia 

implícita, pero para ellos no hay grandes alternativas. Cuentan con la 

semilla (en su mayoría conservada y domesticada en sus propios 

espacios) y el conocimiento ancestral que desde generaciones atrás les 



GRUPO TOQUILNAMIC 

224 
 

han enseñado el trabajo de este cultivo, su producción, cuidados y los 

productos que le acompañan y que completan su dieta.  

Cuentan además con la capacidad de involucrar a su familia o amigos 

para la producción -ya sea de manera voluntaria o por coacción-. Pero 

el principal motivo para que produzcan milpa es el hecho de que sus 

opciones son limitadas, esto es, por ejemplo, no pueden sembrar avena 

o maíz porque ello implica una inversión en semillas, fertilizantes, 

enraizadores, foliares, maquinaria, etc.  

Además, es prudente recordar que el espacio social refleja todo un 

universo de procesos sociales, tecnológicos e históricos. De manera 

que, al menos en este caso la milpa corresponde a toda una 

cosmovisión, y no es una tarea fácil sumergirse en otro tipo de 

producción. Así, por ejemplo, viene al caso comentar, la anécdota de un 

antiguo productor del pueblo quien nos contaba que en alguna ocasión 

el productor de papa le había regalado unas semillas, él las sembró, pero 

nunca se dieron porque seguramente eran hembras.  

Así, el sujeto había realizado una tarea de producción con la lógica 

productiva de la milpa, esto es, sembrando a pie, con abonos naturales, 

deshierbando a mano, etc. Pero además de esto, su interpretación del 

cultivo, lo había realizado también dentro de su propia experiencia y 

esquema de significados. Lo más probable es que las papas no hubieran 

tenido resultados o bien porque las semillas que les regalaron no eran 

las mejores, o por que el proceso de su producción dista mucho del 

proceso de la milpa.  

Al respecto, muchos documentos enuncian en la milpa o en el maíz 

rasgos de arraigo y resistencia, esto es cierto en el sentido de que este 

espacio refleja una cosmovisión ancestral, pero también podría decirse 

que, si esta producción puede existir en el espacio social, entonces 

estaría manifestando algún tipo de movimiento hegemónico. Para el 

caso estudiado refleja dos aspectos diferentes.  

En el primer caso el productor de milpa toma el papel de campesino, 

por su libre voluntad en búsqueda de un pasado y de una nostalgia, hacia 

las raíces. También ofrece la oportunidad de consolidar lazos rituales 



NUESTRA MEMORIA  

225 
 

ampliamente conocidos en la comunidad, tales como compartir el 

producto de este espacio. 

Es decir, en vista de que este espacio no representa una inversión 

económicamente redituable hay más de una persona que quisiera 

sembrar milpa, pero no está en posibilidad de invertir a fondo perdido, 

esto es sin posibilidades de al menos recuperar la inversión. Tampoco 

implicaría grandes consecuencias derivadas de la incertidumbre de estar 

en peligro, como cualquier producto de temporal, de perder la cosecha 

ante las inclemencias del clima. Son entonces, las personas con una 

estabilidad económica suficiente para cubrir estos gastos quienes 

pueden manifestar parte de este poder económico a través de este 

espacio.  

Para los otros individuos, la siembra de milpa no se presenta como una 

elección libre. Representa una cosmovisión que desde el punto de vista 

neoliberal los ha ido dejando al margen de los procesos productivos, los 

ha excluido. Esto no quiere decir que estos personajes no añoren la 

adquisición de bienes materiales que en la producción milpa no se 

pueden costear, es decir, saben que el trabajo en la milpa difícilmente 

generará ingresos que lleven a una movilidad económica o social y 

sospechan que otro tipo de producción derivaría en mejores ingresos, 

pero la misma dinámica los deja inmersos en este proceso, debido a que 

no cuentan con los recursos necesarios (en más de un sentido) para 

realizar nuevas prácticas productivas u otras actividades. Aún en estas 

condiciones este espacio social manifiesta también un predominio, en 

el poder o en la capacidad de reproducir sus formas culturales y su 

cosmovisión en el espacio social.  

Recapitulando, en ninguno de los casos la milpa representa un ingreso 

económico, pero mientras unos lo producen por apego, nostalgia y 

prestigio. Otros lo producen porque han quedado excluidos, tal como 

planteaba Blanca Rubio (Rubio, 2003: 55), sin posibilidades de acceder 

a otros espacios productivos por la falta de capital, pero también (como 

se encontró en esta investigación) porque su propia visión del mundo, 



GRUPO TOQUILNAMIC 

226 
 

sus sistemas de significados no concuerdan con nuevas prácticas 

productivas.   

Producción de haba 

En cuanto a la producción de habas, ésta se lleva a cabo principalmente 

para la comercialización. En este proceso, el agente tiene menor 

capacidad de decisión y su posición dentro de los nodos de poder 

cambia en relación con la parte del proceso en que se encuentre. Por 

ejemplo, su posición dentro de la jerarquía puede ser más horizontal en 

cuanto al uso de la tierra y las personas que trabajen en ella, pero puede 

disminuir considerablemente al hacer uso de tecnologías verdes -sobre 

cuya producción y efectos tiene una influencia prácticamente nula- y 

ser variable dependiendo de las personas o empresas con quien 

comercie su producto. 

En general, lleva a cabo su producción con recursos propios, pero su 

decisión en cuanto al tiempo de siembra estará relacionada con las 

fechas en que se espera que su producto tenga mejor precio o menor 

costo de producción. Hace uso de tecnologías verdes, aunque con una 

somera asesoría por parte de los dependientes en las tiendas de 

agroquímicos. En general, el trabajo se lleva a cabo con mano de obra 

local y asalariada, aunque en este caso, no necesariamente familiar y 

básicamente varonil, no obstante, aunque de alguna manera esta mano 

de obra es pagada, guarda ciertos rasgos heredados del proceso de 

reciprocidad.  

Su producción está encaminada principalmente para venta en mercados 

regionales y locales, especialmente con pequeños y medianos 

comerciantes con quienes tiene tratos cara a cara. Así el productor tiene 

más o menos peso en las decisiones y mayor o menor autonomía, dentro 

del proceso según la etapa en la que se desarrolle (entrevistas y pláticas 

con productores de Haba, Xalatlaco, 2018-2019). Es decir, su capacidad 

de decisión, autonomía y poder es variable dependiendo del proceso en 

el que se encuentre, por ejemplo, tiene más injerencia sobre la forma en 

que ha de sembrar, mediana definición sobre las fechas, ya que estas 

están alentadas por los mercados, y poca capacidad de decisión cuando 



NUESTRA MEMORIA  

227 
 

utiliza tecnologías verdes, ya que estas ya vienen diseñadas y 

planificadas.  

Producción de papas  

En cuanto a la producción de papas, la participación del agente local se 

limita al ingreso monetario, es decir, después de la renta de la tierra su 

presencia se desvanece, diluyendo también su capacidad de decisión en 

lo concerniente a lo que se llevará a cabo en su espacio, con lo que en 

términos de Bonfil, significaría una pérdida de autonomía en tanto que 

se desvanece también su capacidad para usar y reproducir los elementos 

culturales asociados a este espacio, mientras que en términos de Masey  

(Massey, 2007: 1-8), su posición en el nodo de poder dentro de este 

entramado es altamente subordinada, por decir lo menos.  

En el caso de las papas hay dos principales formas de comercialización 

(llevadas a cabo por los productores externos): por medio de 

intermediarios que buscan el producto en Balderas y con venta en la 

central de abastos. En el primer caso, como ya se había mencionado, 

pueden acceder principalmente productores grandes, ya sea por sus 

niveles de producción o por sus contactos con los intermediarios de 

estos mercados. La central de abastos ha constituido la opción para el 

resto de los productores, y según testimonios esta es cada vez la más 

concurrida.  

Según palabras de un exregidor de agricultura, cuando los productos 

tienen como destino el mercado empresarial, tales como el mercado de 

papas fritas, cuentan con asesoría gubernamental e institucional que 

observa de cerca los procesos mediante los cuales se lleva a cabo la 

producción. Aunque como se ha visto en la práctica este acceso es muy 

diverso (entrevista exregidor, Xalatlaco: 2019).  

En la producción de papas, debido a su relación con el mercado, las 

decisiones están más determinadas por procesos externos como las 

formas de consumo (si el producto tiene demanda y en qué forma), 

análisis de mercado y otros. Estos procesos están siendo planeados lejos 

de la huerta o tierra de cultivo, las formas de producción se deciden en 

gabinete y la ejecución está dividida en etapas que pueden incluso estar 



GRUPO TOQUILNAMIC 

228 
 

incomunicadas entre sí, por ejemplo, quien renta la tierra puede no 

conocer el tipo de semilla y quienes fumigan, pueden no conocer a los 

dueños del espacio e incluso no conocer los productos que aplican 

porque ya vienen "preparados”.   

Esto no es tan diferente para quienes venden a mercados nacionales o 

dentro de la misma localidad, ya que ellos imitan tanto como sea posible 

la forma de producción de los que consideran más exitosos, con la idea 

de que sus productos puedan vincularse al mercado empresarial.  

En cada huerta, podemos encontrar la conjunción de diferentes nodos 

de poder y de relaciones en torno a este, pero por supuesto, al 

encontrarnos en una relación dinámica, esto se encuentra sujeto al 

cambio. El hecho de que ahora sea así, no quiere decir que será así 

permanentemente, ya que se encuentra sujeto al dinamismo por 

diferentes acciones políticas. Por ejemplo, en el municipio se logró que 

la producción de papas se recorriera a las periferias de la localidad, en 

vista de una preocupación por las llamadas “bombas” que espantan el 

agua y por enfermedades de los pobladores asociadas a la alta carga de 

agroquímicos.  

Ésta intervención política, estuvo apoyada por argumentos médicos y 

científicos.  En este ejemplo, la capacidad de los locales para influir en 

este terreno no ocurre manera neutral, sino gracias a que esos actores 

tienen su propia cuota de poder dentro del municipio, y tienen, además, 

acceso a información y segmentos jerárquicos privilegiados. Aunque, 

como menciona Bourdieu, los canales de comunicación suelen estar en 

gran medida monopolizados por los sectores de poder, lo cierto es que 

las nuevas tecnologías son cada vez más porosas y la capacidad de 

información es más dispersa, esta nueva información crea además 

nuevas formas de actuar frente a lo que creen una amenaza o una forma 

de proceder incorrecta.  

Al respecto, es importante destacar, sin intención de jerarquizar el 

conocimiento de los agentes, que cada uno de ellos estará interpretando 

sus nuevas experiencias con base a sus propias formas de 

significaciones. 



NUESTRA MEMORIA  

229 
 

Ahora bien, el cambio cultural desde esta perspectiva se manifiesta, por 

un lado, a través del tiempo, como pueden ser las diferencias en las 

formas de vestir, de pensar y de otorgar identidad a las personas que 

habitan en el municipio, pero también en el espacio. Los espacios 

sociales de producción coexisten, como coexisten los individuos y 

como coexisten las diferentes experiencias y creación de significados 

de los individuos que las sustentan. De manera que, en un ciclo 

productivo, digamos primavera verano 2019, encontramos sembradíos 

de milpa, maíz, haba, avena y papas, pero cada uno de ellos nos está 

refiriendo distintas formas de relacionar y de actuar en la vida cotidiana.  

El espacio social de las papas  

Finalmente, abordaremos el espacio social constituido por las papas. 

Recapitulando brevemente, se ha mencionado que la producción esta 

comandada por habitantes de la comunidad de Balderas, municipio de 

Tenango del Valle. Los habitantes de Balderas, en su momento, se 

vieron inmersos en un proceso que los involucró en producciones 

enfocadas al mercado, sus productos, vistos entonces así, como 

productos, fueron entonces pensados en un mercado y no en las 

necesidades o deseos de la comunidad. Su producción se destina 

principalmente a tres mercados: en su minoría al mercado local y 

regional como pueden ser plazas, tiendas locales, entre otros. Otra parte 

al mercado nacional, con venta en la central de abastos de la Ciudad de 

México y otra parte a la industria de papas fritas.  

Para cubrir las necesidades de mercado, se debe estar inmerso en una 

relación dialéctica y frenética entre lo que busca el cliente y lo que se 

produce. Esto hace necesario una renovación constante, tanto en el uso 

de semillas, fertilizantes etc., como de maquinaria y nuevas tecnologías. 

De manera que, los productores con más capacidad tecnológica y 

económica son quienes pueden acceder a los mejores mercados 

(Delgado, 2010: 40).  

Ya inmersos en esta dinámica llegaron al pueblo de Xalatlaco, es decir, 

la tecnología y los modos de producción no se fueron adaptando en 



GRUPO TOQUILNAMIC 

230 
 

relación con lo que encontraban en el municipio sino replicaba formas 

aprendidas.  

Sus prácticas corresponden a modos de producción realizadas bajo un 

diseño, estos diseños, en cuanto a las semillas y los modos de hacerlas 

más eficientes, tales como enraizadores, fertilizantes, herbicidas, etc. 

Corresponden a las demandas de mercado, como pudiera ser, que 

tengan mayor vida de anaquel, que sean más grandes o de colores más 

atractivos.  

En el caso de las papas la variedad que más se desarrolla es la papa 

Alpha, lo que prioriza esta variedad es su forma uniforme, casi ovoide, 

prácticamente no guarda tierra entre sus pliegues, su forma y tamaño 

son uniformes, la diferencia entre ellas es menor. Lo que las hace las 

papas ideales para cortes en oblea, entre otras características. Estas 

“mejoras” o adaptaciones se han realizado en base a preocupaciones del 

mercado desde un punto de vista neoliberal y el acceso a éstas requiere 

inversiones constantes de capital.  

Estas configuraciones y demandas de mercado dependen de factores 

externos a los productores y parte de la investigación agrícola en este 

sentido está financiada y alentada por las necesidades de las empresas. 

No solo sugiriendo líneas de investigación a centros dedicados a estos 

menesteres, sino llevando a cabo sus propias investigaciones.  

Como ejemplo de esto, la propia Sabritas anuncia en su página oficial 

en línea que cuenta con un departamento dedicado al desarrollo de 

tecnología agrícola, aunque por supuesto en ella enfatiza, que es un 

desarrollo agrícola que beneficia a todo el país, quizá a todo el mundo.  

El productor no tiene control sobre el desarrollo de estas tecnologías, 

pero de alguna forma intuye, que a mayor inversión mejores mercados, 

tal como nos contaba uno de los productores de Balderas:  

…sí hay algunos que venden a empresas, pero nosotros no, 

porque para ellos es pura semilla certificada, y aquí casi no 

tenemos semilla certificada, solo cuando ya no hay mucho 

rendimiento mandamos a pedir más a Sinaloa, o con los mismos 

productores de aquí (Productor, Balderas: 27-11-2018) 



NUESTRA MEMORIA  

231 
 

Hace falta una mirada más aguda, para saber cuál de los espacios 

sociales encontrados, puede acceder a cada uno de los mercados. Así, 

volvemos a observar que un campo sembrado con papas, de semilla 

certificada, nos habla de mercados especializados, cuya producción 

deriva de demandas diferenciadas.  

Ahora bien, qué ha significado esta producción para Xalatlaco. Como 

ya dijimos en repetidas ocasiones la producción la llevan a cabo 

personas ajenas a la comunidad por lo que para los pobladores ha 

significado un desfase de su espacio social. Según indican, el personaje 

que siembra papas en Xalatlaco sería uno de los productores grandes. 

Cuenta con bodegas en Toluca y a ellas acuden sus compradores. Según 

los productores e intermediarios menores entre sus compradores se 

encuentra la empresa Sabritas.  

Además de las bodegas, se considera un productor grande porque 

cuenta con maquinaria propia. Para la producción en Xalatlaco él 

compró un terreno y construyó en él una bodega, donde guarda su 

maquinaria.  

Dentro de este panorama, los pobladores de Xalatlaco están desligados 

de los aspectos asociados a la producción. Se piensa que no participan 

porque no están involucrados en los procesos identificados como 

factores que alientan la decisión por uno u otro producto. Esto es:  a)

 contar con el conocimiento sobre las formas de producción; b) 

contar con canales de comercialización; c) tener acceso a los materiales 

(semillas, maquinaria, etc.) necesarios para la producción.  

El primer apartado, en este caso, se refiere a saber hacer. Este 

conocimiento, para los pequeños productores, sobre todo aquellos de 

origen campesino, se relaciona con la experiencia. Esta experiencia se 

obtiene con la cercanía ya sea geográfica o social con el producto. La 

cercanía geográfica está identificada con la siembra en el lugar de 

determinado producto, es decir, dentro de un mismo espacio geográfico. 

Esto puede notarse cuando se hablan de regiones productores de algún 

vegetal, por ejemplo, la zona cafetalera, zona cañera, etc. Esta cercanía 

geográfica sumerge a los productores dentro de experiencias que por 



GRUPO TOQUILNAMIC 

232 
 

imitación o invitación les enseña el modo de trabajo, pero que también 

les acerca a los elementos del inciso B y C.  

En cuanto a la cercanía social en este caso se refiere a que algún 

elemento dentro de la línea de parentesco, compadrazgo o amistad se 

encuentre inmerso en la dinámica de algún producto, por ejemplo, que 

algún pariente lo produzca y trabajan en él. La cercanía social debe 

ocurrir con algún elemento clave que conozca el proceso de manera 

profunda y global, de tal manera que pueda llevarlo a cabo de principio 

a fin y que cuente además con acceso a los elementos B y C.  

Existe una tercera vía, pero que en este caso no se ha encontrado, y esto 

es la capacitación formal, ya sea de forma escolarizada, a través de 

cursos, etc. o a través de la promoción de los propios compradores, 

como ocurría en la agricultura por contrato.  En el caso de productos 

innovadores, es muy posible que los pioneros tengan acceso a ellos. 

Quizá algunos a través de la educación formal, pero posteriormente es 

a través de la socialización y de la experiencia.   

Esto no quiere decir que la mera cercanía sea suficiente o determinante 

para llevar a cabo la producción, ni para saber hacerlo, pero la cercanía 

en cuanto a experiencia y sistema de significados alienta a la decisión 

de llevar a cabo la producción  

En cuanto a contar con canales de comercialización, estos también son 

importantes y en algunos casos, como se mencionó brevemente, son los 

mismos compradores quienes incentivan algún tipo de producción, 

promoviendo ellos mismos las regiones productoras de que hablábamos 

líneas atrás. En un mercado sumamente fluctuante y lleno de 

incertidumbre como es el espacio agrícola, contar con una certeza o al 

menos una esperanza de tener donde vender el producto, es un factor de 

gran importancia en la toma de decisiones.  

Finalmente, en cuanto tener acceso a los insumos necesarios, esto es 

semilla, fertilizantes, etc. Esto se relaciona también con el saber hacer 

mencionado en el primer inciso ya que para saber cuáles elementos 

serán necesarios es un factor importante la experiencia o la capacitación 

formal y práctica. Esta posibilidad está mediada entonces por el acceso 



NUESTRA MEMORIA  

233 
 

a la información, pero también por la capacidad económica para poder 

adquirir los insumos y de sus expectativas.  

Como puede notarse los pobladores de Xalatlaco están excluidos de 

estos procesos, ya que, pese a su cercanía geográfica, el proceso de 

producción de papas es un espacio velado. En vista de que nuestra 

premisa es que la cultura se define, con base a la experiencia, 

significados y prácticas. Lo que está cambiando en relación con el 

espacio es que hay un desfase o una ruptura entre lo que ha ocurrido 

cotidianamente en sus espacios y lo que ocurre en el sistema papa. En 

los productos enumerados en el esquema 1 y 2 (milpa y haba) se 

cumplían las tres normas (experiencia, canales de comercialización -o 

consumo- y materiales) mientras que el esquema tres este sistema 

productivo llegó ya madurado al espacio de Xalatlaco. Esto provoca en 

los pobladores nuevas experiencias, ya sea, por lo que encuentran en el 

contacto con estas nuevas formas productivas o porque la aleja de este 

espacio.  

Además de esto, es importante mencionar que el sistema de significados 

con que se actúa también tiene relevancia y es un cambio que ha 

ocurrido a través del tiempo y del continuo contacto con las nuevas 

formas productivas en las que la percepción de alimento a producto y 

la concepción de las nuevas dinámicas de sistema producto van 

afianzándose para dar paso a estas nuevas prácticas productivas.  

Por otro lado, como se mencionó con anterioridad, en la siembra de 

papas en el municipio, los productores han optado por la renta de tierras, 

con base al postulado de Lefebvre (1974:139) el territorio también es 

una manifestación de condiciones que permiten su existencia. En el 

caso específico que tratamos, el ámbito de lo micro estaría representado 

por quienes rentan sus tierras. Éstas se han clasificado en dos ámbitos: 

tierras ya existentes y nuevos territorios.  

Las tierras ya existentes son las que corresponden a personas que tienen 

posesión de sus tierras de forma ancestral. Probablemente generaciones 

atrás este territorio fue cultivado por sus propietarios, pero las 

condiciones en el sistema de producción campesino han llevado a 



GRUPO TOQUILNAMIC 

234 
 

muchos de éstos a buscar opciones lejos del campo, tanto para ellos 

como para las generaciones siguientes, por ejemplo, mediante la 

escolarización y la búsqueda de nuevas opciones de trabajo.  

Así, por ejemplo, encontramos el caso de un trabajador de servicios, su 

papá fue campesino, pero pensaba que este trabajo no podía ser sustento 

suficiente para una familia, de manera que buscó la escolarización de 

su hijo, no obstante, el hijo posteriormente se enfocó en la búsqueda de 

un oficio. Sin embargo, mientras se escolarizaba, su padre no lo 

involucraba en las tareas del campo. Así, al abandonar su padre el oficio 

campesino, el hijo no estuvo interesado en seguir con este trabajo y se 

enfocó en su oficio. Quedando la tierra libre, decidió rentar su tierra. En 

principio, comenzó prestando su tierra para siembra a medias, lo cual 

era una práctica muy común y hasta lógica dentro de la comunidad “si 

tu no siembras y tienes tierra, prestarla a quien quiere sembrar y recibir 

beneficios de milpa a cambio”, después la rentó para siembra de avena 

y finalmente para la siembra de papas.  

Este hombre actualmente es jefe de familia y el ingreso de la renta le 

permite solventar gastos que salen de lo cotidiano como el pago de 

deudas, el ingreso a clases de sus hijos, gastos médicos, resurtir su 

negocio e incluso cubrir gastos rituales. 

Como anotación puede mencionarse que muchas de estas deudas son 

adquiridas en tiendas departamentales como Coppel y cajas de ahorro y 

préstamo. El destino del dinero es particularmente tecnología, tales 

como teléfonos móviles, pantallas y computadoras (entrevista con 

arrendatario de tierras, Xalatlaco, 29-01-2019).   

En este ejemplo encontramos varios factores: a) El alejamiento de la 

experiencia de la siembra; b) La mayor escolaridad; c)  Nuevas 

expectativas de vida, tanto de parte de los padres como de los hijos; d)

 La línea de sucesión en el alejamiento de la tierra no 

necesariamente ha ocurrido de manera abrupta, sino puede transitar 

desde las formas tradicionales (de la medianía a la renta); e) La 

necesidad de tener un ingreso que permite el acceso a otros artículos de 

consumo, por ejemplo, nuevas tecnologías, si bien, no es un factor 



NUESTRA MEMORIA  

235 
 

determinante, ya que, a través de la deuda, han accedido a estos 

insumos, si permite la renovación de ellos o el mejoramiento.  

Todos estos factores se encuentran interrelacionados. Pero no se trata 

solo de decisiones individuales, sino están permeados por cuestiones 

que pertenecen a procesos más grandes. Por ejemplo: la pérdida de 

potencial del sector agrícola. No es que el total del sector agrícola 

carezca de la generación de ingresos. Pero la situación del maíz, que de 

manera general se caracterizó por la pérdida de precios de garantía, 

fluctuaciones de mercado, incertidumbre ante los compradores (antes 

lo compraba CONASUPO) y una estrepitosa perdida de su precio en el 

mercado (principalmente por la importación de maíz y por las 

condiciones de mercado mencionadas por Rubio), entre otros factores 

fue determinante. Esto generó mercados volátiles para productores que 

no podían cargar con su costo y para quienes el campo dejó de significar 

la posibilidad de obtener un ingreso y/o de cubrir sus necesidades.  

Evidentemente esto no es una regla general, pero esta situación, si ha 

sido un potenciador en la idea de que las nuevas generaciones puedan 

acceder a diferentes opciones además del mercado de trabajo agrícola.  

La mayor escolarización fue una de las opciones más recurrentes, en los 

casos en los que los ingresos familiares lo permitían y en los que no, 

seguía siendo un modelo aspiracional. Para los que no accedieron a 

estos procesos, se colocaron en el sector servicios, como los talacheros, 

comerciantes de alimentos (particularmente carnitas, barbacoa, tamales 

y gorditas azules), músicos o bien mediante la migración 

(principalmente interna), etc.  

Aunado a esto, los cambios en la sociedad también crearon nuevas 

necesidades principalmente aquellas que involucran artículos que no se 

pueden conseguir en la localidad, tales como los electrónicos, 

vehículos, ropa de marca, entre otros. Evidentemente estas necesidades 

se han creado por influencia de fenómenos externos, derivados de 

medios de comunicación y que han fomentado diferencias en los 

hábitos de consumo. Mismos que, en conjunto con lo ya mencionado, 



GRUPO TOQUILNAMIC 

236 
 

de alguna manera han llevado a los individuos, otrora campesinos a 

buscar otras opciones.  

Por otro lado, retomando la cuestión de los nuevos espacios, Xalatlaco 

ha sido legendariamente un lugar de bosques, en los bosques se 

anidaban leyendas y tradiciones, gustos, bailes, modos de trabajo y 

formas culturales. No obstante, actualmente se enfrenta a un proceso de 

transformación de su espacio a manos de los llamados talamontes. En 

general, estos individuos no gozan de una aceptación abierta, aunque 

por supuesto su trabajo significa un ingreso y liquidez para muchas 

familias.  

Según algunos informantes, los espacios que los talamontes han ido 

desmontando, están siendo dados en sesión a pobladores de Xalatlaco 

para que puedan usufrutuar la tierra. Esto es con el interés de que, en 

nombre de esta ocupación, se pueda ganar alguna ventaja en un viejo 

conflicto de linderos.  

No obstante, algunas de estas tierras han sido otorgadas a personas sin 

una marcada tendencia agrícola, quienes han visto en la renta de sus 

tierras una opción redituable, sin que por ello tengan que abandonar sus 

otras actividades. De manera general puede decirse que, mediante la 

práctica de la renta, estos espacios siguen siendo parte de la comunidad, 

pero mientras estén configurados con el cultivo de papas se están 

moviendo en un sistema de significados diferentes al de los pobladores. 

Así, aunque la cercanía física y social también puede referirse a 

compartir experiencias y construir significados, esta experiencia está 

limitada para los pobladores, quiénes son simples espectadores de lo 

ocurre en ese territorio. Su capacidad de hacerse de este conocimiento 

es escabrosa, aun cuando cuenten con la cercanía geográfica carecen de 

otros elementos que les permitiera involucrarse.  

Por su parte, para las personas de Balderas que rentan para la siembra, 

este espacio esta entendido como un lugar de producción, el apego de 

los productores no va más allá de obtener los resultados esperados 

dentro de un margen de ganancias que les permite continuar con sus 



NUESTRA MEMORIA  

237 
 

cultivos.  Sus relaciones se han mantenido en un margen un tanto 

funcional, tal como muestra el caso del nuevo intermediario 2.  

Aunque dicho de esta forma podría dibujar a los productores con ciertos 

tintes de villanía, lo cierto es que ellos también están inmersos en una 

dinámica desgastante, dentro de lo que Blanca Rubio llamo economía 

depredadora, están respondiendo a reclamos de mercado cada vez más 

dinámicos y demandantes, donde harán lo posible por responder a ellas, 

mantenerse en el mercado y obtener ganancias en el proceso.  

Por otro lado, no son las papas lo que ha encubado el desfase del espacio 

social de los pobladores, sino que ya existía un proceso de 

incertidumbre alrededor de la actividad agrícola y es este mismo 

desfase del territorio el que les permite que sea ocupado por otros 

agentes.  

Rupturas y segmentaciones manifestadas a través de los conflictos  

Los conflictos con punto focal en la producción de papas merecen un 

apartado particular, ya que, en ellos podría ser posible observar rupturas 

y fragmentaciones entre las formas de producción y organización 

locales y las que atañen a las nuevas prácticas. Según Harvey, la 

manifestación de sistemas de poder en el espacio social puede proyectar 

fragmentaciones sobre la posición tradicional de los agentes, sus 

patrones de desarrollo y los usos que ejercen sobre el medio ambiente 

(Harvey, 1994: 11).  

Por otro lado, el hecho de encontrar el espacio social sembrado con 

papas ha implicado cambios en la forma en que la sociedad vive con 

respecto a sus experiencias y significaciones, algunas son sutiles y las 

rupturas que evocan a la comunidad ocurren de manera casi natural, 

pero algunas otras se hacen manifiestas de manera más enfática en los 

tres momentos de la cultura: experiencias, prácticas y significaciones.  

Aunque las raíces de cambio en cuanto a las significaciones son 

profundas, las diferencias en las prácticas, es decir, en los sistemas para 

la acción, es donde estas se hacen más patentes. De entre los procesos 

que han generado conflictos es posible decir que tres han sido los más 

enfáticos: aquellos relacionados con las llamadas bombas que espantan 



GRUPO TOQUILNAMIC 

238 
 

el agua, las que derivaron en problemas de salud presuntamente 

relacionados con los químicos de la producción de papas y los asociados 

a los linderos.  

Las bombas  

Según los testimonios, las bombas son accionadas por los productores 

de papas cuando su producto ha llegado a buen tiempo de maduración 

y no necesita más agua, antes bien, el exceso de agua podría afectar la 

producción. Oficialmente, según un estudio realizado por la UNAM no 

hay constancia de que exista un dispositivo que tenga estos efectos 

sobre las nubes, pero este hecho parece contradecirse con múltiples 

testimonios de campesinos de diferentes regiones del país como Puebla 

y Jalisco e incluso de otros países, como España y Argentina -donde 

casualmente también se atribuye su uso a los productores de papa y 

arándano.  

En Xalatlaco, desconocen los componentes de las bombas, incluso no 

saben definir si deshacen las nubes con el sonido o con algún 

componente (se dice que es yoduro de plata), pero afirman que: “a veces 

se ve como viene ya la nube bajando, porque las nubes siempre vienen 

de los cerros, se ve que va a caer una tormenta, luego se oyen (las 

bombas) y ya no llueve” (testimonio, Xalatlaco, 8-08-2018). 

En México este tipo de prácticas, el de las bombas, no se encuentra 

regulada por ninguna instancia oficial, para su visibilización los 

campesinos han hecho uso de sus medios disponibles, por ejemplo, en 

el caso de Puebla, mediante protestas y paros. En Xalatlaco, según 

información que consta en el archivo general del municipio de 

Xalatlaco en 2013, se dejó constancia para actuar en contra de este 

fenómeno, cargando de toda responsabilidad a los productores de papa 

y emitiendo una prohibición para continuar con la producción en 

Xalatlaco, a excepción de la producción orgánica. Sin embargo, no se 

dio un seguimiento puntual a la producción y al cambio de 

administración municipal el asunto paso a segundo plano.  

Para que el tema de las bombas pudiera escalar a las instancias oficiales 

del municipio ocurrió, en primer término, una organización por parte de 



NUESTRA MEMORIA  

239 
 

los pobladores. Alrededor de 2013, Los rumores de que las bombas 

afectaban las lluvias crecían, los productores estaban preocupados 

porque cuando veían que se acercaba la lluvia, después de un rato esta 

se dispersaba, comenzaron platicando entre ellos y gestando una 

protesta. A finales del 2013 se reunieron en asamblea tocando las 

campanas de la capilla de una de las rancherías, en ellas expusieron sus 

ideas acerca de las bombas y cargaron de responsabilidad a los paperos.  

Según testimonios (habitante de Pozoco, 05-02-2018), en ese momento 

subieron (la siembra se llevaba a cabo en los espacios de siembra en 

tierras altas) para hablar con el productor -de Balderas-, pero a quien 

encontraron fue a los Puentes y fue en ellos en quien se descargaron las 

protestas, lo que refuerza la idea del intermediario como mediador y 

amortiguador de conflictos. Al no encontrar solución acudieron como 

grupo organizado a exigir soluciones en el ayuntamiento. A este le fue 

difícil decidir en qué regiduría se habría de dar seguimiento al caso: 

agricultura, ecología o de salud. Pero fueron las dos primeras las que 

mediaron en el conflicto.  

Según testimonio de uno de los involucrados por parte del ayuntamiento 

(entrevista a exregidor 10-11-2019), el conflicto se solucionó con la 

prohibición de la producción, no obstante, en el seguimiento en archivo 

parece que la última respuesta de los productores de papa corresponde 

a un manual sobre cómo se debe realizar la producción.  

Para ahondar sobre los significados de estos nuevos factores que 

influían sobre el control del clima se indagó en primer lugar con un 

ahuizote. Aunque la sola figura del ahuizote es suficiente para escribir 

una tesis, se podría dar una semblanza breve diciendo que los ahuizotes 

son o eran los controladores del clima. Estos personajes recibían un 

rayo, después en sueños hacían un recorrido a Chalma. A través de este 

rayo y del recorrido recibían un poder para controlar el clima y para 

curar.  

Mediante oraciones, cantos y palabras peleaban con toda su fuerza para 

evitar que la lluvia se convierta en desgracia. Tanto por lluvia excesiva, 



GRUPO TOQUILNAMIC 

240 
 

lluvia a destiempo y sobre todo se confiaba en ellos ante las colas de 

agua que eran una especie de tormenta/tornado que destruía cosechas.  

Así, se comenzó indagando con este personaje porque se pensó que 

tendría una profunda reflexión sobre aquel fenómeno que estaba 

contraponiéndose a su conocimiento. En su momento fue sorpresivo 

descubrir en él a la primera persona en negar la existencia de las 

bombas, ya que además de estar vinculado fuertemente a las cuestiones 

climáticas, también estaba inmerso en la producción agrícola, a través 

de la milpa. Para él las bombas eran en realidad unos cuetes que tiraban, 

si con la intención de diluir la lluvia mediante el sonido, unos enemigos 

que él tenía cerca del pueblo. Según su intuición estas personas 

buscaban afectar el clima para no cooperarle para el copal u otros gastos 

rituales.  

Aunque en principio esto cuestionó la primera forma con que se abordó 

al personaje en tanto que se tenía la hipótesis de que estos cambios 

devenidos de las formas capitalistas estarían provocando 

fragmentaciones, confrontación y conflicto, sobre todo con este tipo de 

personajes y que, quizá, fueran ellos los que comandarían las protestas 

buscando la preservación de las tradiciones que los colocaban a ellos en 

una posición importante y trascendental dentro del sistema. Porque, al 

fin, la figura del ahuizote representa no solo un personaje que modifica 

el clima, sino que, además, dentro del sistema agrícola tradicional 

detentaba un sistema simbólico de interpretación sobre lo que la 

naturaleza representaba y que lo colocaba en la cúspide del prestigio.   

Sobre la primera sorpresa –por la forma en que este personaje negaba 

la existencia de este sistema de modificación climática— la negación 

representaba una fragmentación más profunda, no porque no exista, 

sino porque su sistema de significaciones no da cabida para la existencia 

de tal tecnología.   

Las protestas fueron más enfáticas por parte de aquellos personajes que 

se sentían directamente afectados, esto es, otros productores agrícolas 

de avena y haba y el argumento más contundente fue el que se relacionó 

a las pérdidas económicas. No es que otros aspectos pasaran 



NUESTRA MEMORIA  

241 
 

desapercibidos, por ejemplo, en el “paseo” que se realiza 7 días antes 

de la festividad de la Virgen de la Asunción: las personas veían en las 

nubes la eminente llegada de una tormenta misma que después se 

dispersó, algunos comentaban: “la virgencita quiere que no llueva en su 

paseo”, pero después alguien detuvo los murmullos afirmando que la 

lluvia se había ahuyentado a causa de las bombas, provocando una 

sensación de contrariedad y ruptura (observación participante, paseo en 

Xalatlaco, 6-08-2017). No obstante, sería quizá, poco eficiente llevar 

sus protestas a nivel institucional bajo estos argumentos.  

Así, las bombas constituían la parte más visible de una ruptura en las 

formas productivas, porque era aprehensible para todos los pobladores 

del municipio, no únicamente para aquellos que compartían el espacio 

geográfico de la producción de papas. Esto contrariaba en muchos 

sentidos a la población, en su sistema de interpretaciones y su lectura 

del clima y sobre qué o quiénes tenían el poder de cambiar y controlar 

el medio ambiente y con qué finalidad podría hacerlo. Porque de alguna 

manera el ahuizote lo hacía en vista del bien comunitario, ahuyentando 

las lluvias que serían perjudiciales a las cosechas, pero este suceso 

correspondía a otra forma de interpretación.   

Las plaquetas  

Otro de los conflictos se relacionaba a problemas de salud y es por esto 

que también se involucró a la regiduría de salud del municipio. En este 

caso hubo dos casos de niños enfermos con leucemia y con bajo conteo 

de plaquetas. Según testimonio del regidor de agricultura del periodo, 

le dieron seguimiento al caso y mediante estudios especializados 

determinaron que el tipo de leucemia que presentaban los niños estaba 

ligado a productos utilizados en la producción de papas.  

A uno de los casos se le dio seguimiento hasta el terminó, pero en otro 

los padres desistieron de los medios institucionales. No obstante, el 

regidor no podía dar nombres o localización de los afectados debido a 

cuestiones de confidencialidad. Posteriormente, en una entrevista con 

personal del instituto de salud, éste también comentó que no era posible 

brindar información sobre casos de niños enfermos, pero al mismo 



GRUPO TOQUILNAMIC 

242 
 

tiempo nos dijo que no tenían autorizado hablar de un aumento en el 

número de casos para no alarmar a la población.  

No obstante, durante 2013, estos dos problemas se discutieron en 

cabildo, en estos cabildos estuvieron presentes las autoridades locales, 

en particular la regiduría de agricultura y de salud; los productores, las 

familias de los niños afectados, los que rentaban tierras y algunos 

pobladores. Llegando a los resultados mencionados: no se realizaría 

más siembra de papas.   

Aunque evidentemente la producción de papas en el municipio no se 

erradicó y probablemente tampoco se cambiaron los procesos de 

producción (a orgánico), lo cierto es que cambió la configuración 

territorial de la producción de papas. Llevándolos a las periferias. 

Después de estos acuerdos, según testimonios, los productores se 

retractaron un poco, es decir, bajaron su producción. No obstante, las 

estadísticas muestran lo contrario. Es posible entonces que debido a esto 

los productores de papas hubieran migrado a nuevos espacios. Por 

ejemplo, las nuevas tierras de las que hablábamos líneas atrás y que, 

además, estas coyunturas hubieran incentivado esta simbiosis.  

Resulta interesante destacar el hecho de que el discurso a nivel 

institucional alegaba cuestiones ecológicas, preocupaciones de salud y 

otras implicaciones fundamentadas con un argumento científico. En su 

mayoría el argumento era a nivel individual o personal, es decir, las 

personas abordaban sus preocupaciones en cuanto a su salud y sus 

parcelas, con pocas implicaciones comunitarias en cuanto al daño al 

ecosistema o la producción tradicional.  

Quizá por esto, en opinión de un extécnico de SAGARPA (Xalatlaco, 

21-10-2018) hay otra posible coyuntura que alentó estas propuestas. En 

su opinión este movimiento fue fomentado por los productores de 

avena, incluso las protestas que argumentaban cuestiones de salud, 

porque los paperos estaban compitiendo en los territorios con los 

aveneros.  

Esta opinión, emitida en su persona, no es individual, sino hay grupos 

que piensan que de alguna manera esta presión institucional hacia los 



NUESTRA MEMORIA  

243 
 

productores de papa fue también apoyada por grupos de poder 

vinculados a la producción de avena porque encarecen el mercado de 

tierras debido a que los productores de papa pueden pagar más por el 

espacio. Lo que sí lograron fue recorrer y reconfigurar los territorios lo 

que refuerza la idea de que en la construcción de espacios se encuentran 

manifestando espacios de poder.  

Territorio y límites  

El tercer punto de conflicto está relacionado con los nuevos territorios 

y con los límites territoriales. El proceso de apropiación de territorio es 

sumamente complejo. Es complicado definir, cuáles son los límites de 

territorio de una comunidad y cuál es la permisividad en su uso. No está 

claramente definido quiénes y por qué pueden usarlo y si bien es más 

fácil encontrar un consenso en cuanto a quiénes son extranjeros, a 

quiénes se les negaría su uso, para el caso de los pobladores se torna 

complicado. Porque entonces no hay un consenso entre quiénes pueden 

hacer uso del espacio y en qué sentido pueden hacerlo.  

Así, por ejemplo, ha sucedido que cuando alguna autoridad otorga 

tierras en usufructo a los pobladores del municipio en el afán de tomar 

posesión, estos no cuentan con la capacidad para producir, vivir o 

trabajar en ellas, ya que, este proceso de posesión no está conducido por 

ningún plan de acompañamiento productivo, ni de ningún tipo. Aunado 

a los conflictos mencionados anteriormente que, habían logrado que al 

menos en los territorios más cercanos a la población se recorriera el uso 

de papas, en la búsqueda de nuevas tierras, estos nuevos territorios 

fueron el espacio ideal. 

No obstante, no había un consenso, algunos pobladores no estaban de 

acuerdo en cuanto a dar tierras en usufructo a algunas personas y 

tampoco estaban de acuerdo en que, además, estos territorios fueran 

ocupados por personas que no pertenecían al territorio, como la renta 

de la tierra a los productores de papa.  

Así puesto el escenario se fueron gestando dificultades entre los 

pobladores, con escaladas de violencia cuyo uno de sus máximos puntos 

fue alcanzado a mediados del 2016, donde incluso hubo decesos, pero 



GRUPO TOQUILNAMIC 

244 
 

que además inicio una oleada de violencia y venganza.  Durante el 

evento mencionado, según testimonio de pobladores, los de Xalatlaco 

centro llegaron de manera violenta a la zona de la Ranchería del Capulín 

a protestar por el uso del territorio golpeando a habitantes de esta 

localidad. Según otros testimonios este conflicto se originó en una 

huerta de papas.  

De este conflicto hay dos versiones. En la primera los pobladores 

protestaron por la producción y por el uso del territorio por productores 

ajenos a la comunidad, alegando que si se les han prestado esos terrenos 

es para que los usen no para que los renten, pero los nuevos dueños 

respondieron de manera violenta arrollando a unas personas con un 

tractor.  

Otra versión dice que, mientras trabajaban en la parcela sembrada con 

papas, llegaron algunos pobladores a pedirle cooperación para la fiesta 

del barrio y el dueño respondió tirándoles unas monedas. Los 

pobladores molestos sentenciaron que cuando llegara a cosechar tendría 

problemas. Tiempo después en la cosecha un poblador de Xalatlaco 

había sido contratado para trabajar con un tractor en una parcela con 

papas, cuando llegaron los pobladores a impedir su trabajo. El 

conductor del tractor se comunicó con el productor de papas, pero éste 

le dijo que continuara con su trabajo. Cuando trató de continuar con su 

trabajo, los pobladores le arrojaron piedras dejando inconsciente al 

conductor y el tractor a la deriva arrolló y mató a una persona y dejó 

malherida a otra (testimonio habitante de Pozoco, 05-02-2018).  

Cualquiera que hubiera sido la situación esto generó que después los 

pobladores nuevamente acudieran a la comunidad para protestar sobre 

esto de manera violenta. En este panorama, actualmente la comunidad 

sede del conflicto fue catalogada como peligrosa y los habitantes de 

Xalatlaco no pueden transitar libremente por sus caminos. En este 

sentido, se han creado algunos mitos sobre su territorio, como que son 

violentos y que es territorio de narcos.  

En la primera versión, una primera parte de la protesta se enfocaba 

directamente sobre la incomodidad sobre la producción de papas, pero 



NUESTRA MEMORIA  

245 
 

no en el sentido del daño ecológico o a la salud, sino a la explotación 

del territorio por gente foránea y cuestionan el derecho a los nuevos 

dueños sobre su uso, al mismo tiempo, los nuevos dueños apelan a su 

derecho a usar su territorio como mejor les convenga. Es evidente que 

este problema no confiere únicamente a la producción de papas, si no, 

esta producción quedo en medio de un problema añejo. Pero pone en 

evidencia varios puntos. Por ejemplo: dos visiones sobre el uso del 

territorio y de la propiedad; la importancia que tenía el intermediario 

como mediador y amortiguador de conflictos y la conflictividad en que 

se ubican los nuevos territorios.  

Algunas conclusiones  

El análisis del espacio social, en este caso el de la producción de papas 

en Xalatlaco ha permitido observar la forma en que en él convergen 

diferentes factores que logran su constitución. Estos factores emanan 

tanto de procesos locales, como nacionales y globales y manifiestan la 

forma en que las experiencias, los significados y las prácticas se van 

reconstruyendo y haciendo patentes en la producción del espacio y la 

capacidad de los actores sociales para manifestarlo.  

Así encontramos que, aunque en un principio se creía que la producción 

de papas existía como un gran detonador de cambios en las formas de 

producción de la localidad, se encontró que además dentro de la 

localidad existían ya, cambios en las formas de vida y en la relación con 

la tierra que permitían la llegada de nuevas formas productivas. Los 

significados de estos cambios manifestados en el espacio de producción 

son profundos y tienen aristas que hacen observar raíces y momentos 

históricos, tecnológicos sociales y culturales.  Estos hallazgos nos 

hacen reflexionar acerca de la forma en la que la localidad se ha 

relacionado y están involucradas en la producción de sus propios 

espacios y territorios, tanto por la acción directa como por el 

redireccionamiento de sus intereses y expectativas.  

 

 

 



GRUPO TOQUILNAMIC 

246 
 

Referencias bibliográficas  

Alfonso Gómez, R., & Arzapalo Dorantes. (enero de 2010). Los santos y sus 

ayudantes. Mayordomías en Xalatlaco, México. Reproducción 

cultural en el contexto de la religiosidad popular. Gazeta de 

antropología. Obtenido de 

http://www.ugr.es/~pwlac/G26_05RamiroAlfonso_GomezArzapalo.

html 

Bonfil Batalla, G. (1983). La dinámica cultural lo propio y lo ajeno, una 

aproximación al problema del control cultural. En A. Varios, La 

cultura popular (págs. 293-302). México: Premia Editora. 

Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, Basic Books Inc., New York, 

1973 / La interpretación de las culturas, Gedisa, Barcelona, 1983; traducción 

de Alberto L. Bixio 

Delgado, M. (2010). El sistema agroalimentario globalizado: imperios 

alimentarios y degradación social y ecológica. Revista de Economía 

Crítica (10). 

Escalante Semerena, R., & Talavera Flores, D. (1998). La política 

macroeconómica en el sector agrícola. En F. (. Torres torres, El 

sector agropecuario mexicano después del colapso económico 

(págs. 73-100). México: Plaza y Valdez. 

Lefebvre, H. (1974). Espacio social La producción del espacio. En H. 

Lefebvre, La producción del espacio (2013 ed., págs. 125-216). 

España: Ed. Capital Swing. 

Masey, D. (2007). Geometrías del poder y la conceptualización del espacio. 

conferencia. Universidad Central de Venezuela. 

Rubio, B. (2003). Explotados y excluidos. Los campesinos latinoamericanos 

en la fase agroexportadora neoliberal. México: Plaza y Valdés. 

Sánchez, Kim. (2012). Un enfoque multidimensional sobre los 

intermediarios laborales en el medio agrícola. Política y Sociedad, 

49(1), 73-88 

Thompson, J. (2002). Ideología y cultura moderna. Teoría crítica social en la 

era de la comunicación de masas. Universidad Autónoma 

Metropolitana.  

 

 

  





ISBN-digital: 

978-607-26894-1-1

Correo: 

g.toquilnamic@gmail.com
Facebook

@Toquilnamic 
[Descarga gratuita]

 




